عنووة الانالات م المالي W. A)

# البابا شنوده الثالث

تأملات في يوم خميس العهد

Contemplations On The Good Thursday by H.H. Pope Shenouda III

1 st Print April 1982

الطبعة الأولى إبريل ١٩٨٢



قداسة البابا شنوده الثالث

#### مقدمــه

يوم خيس العهد من الأيام الهامة جداً في الكنيسة .

وأهم أحداث هذا اليوم العظيم ثلاثة أمور .

١ ـ غسل السيد المسيح لأرجل تلاميذه ...

وتحتفل الكنيسة بهذا الحدث الهام ، بصلاة اللقان . ثم يغسل رئيس الكهنة ، أو الكاهن الخديم ، أرجل الشعب .

#### ٢ ـ تأسيس السيد المسيح لسر الإفخارستيا:

وتحتفل الكنيسة به ، بأن تقيم القداس الإلهى لأول مرة خلال البصخة . و يتناول غالبية الشعب عادة ، مستعدين لذلك بالتوبة والإعتراف .

" " - إهتمام الرب بتلاميذه ، وخطابه الوداعى هم ، وصلاته لأجلهم .

وفى هذا الكتيب نقدم لك عظات عن هذه الموضوعات الثلاثة ألقيت في الكاتدرائية الكبرى خلال السنوات من ١٩٧٤ إلى ١٩٧٩.

ونرجوفى المستقبل ، إن أحيانا الرب وعشنا ، أن نجمع لك في مجلد كبير كل ما ألقيناه من عظات في أسبوع الآلام ، راجين لكم بصخة مقدسة ،،،

شنوده الثالث

# فهرست

| صفح                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مقدمــة                                                                                                |
| فهرست                                                                                                  |
| هِ تَأْمُلُ فَى آلام المسيح                                                                            |
| من محاضرة ألقيت في أواخر الستينات ونشرت في كتابنا ( المسيح المتألم) ف<br>إبريل ١٩٧٠ ، وقد نفذت طبعته . |
| إبريل ١٩٧٠ ، وقد نفذت طبعته .                                                                          |
| * عظة عن اللقان                                                                                        |
| ألقيت بالكاتدرائية المرقسية الكبرى يوم خميس العهد ١٩٧٨ .                                               |
| التوبة والتناول التوبة والتناول التوبة والتناول ا                                                      |
| عظة بمناسبة يوم الخميس الكبير وتأسيس سر الإفخارستيا .                                                  |
| * إهتمام الرب بتلاميذه ه                                                                               |
| محاضرة ألقيت بالكاتدرائية المرقسية الكبرى مساء الخميس ٢٠/٤/٢٠ .                                        |
| ه جلسة وداعية بين المسيح وتلاميذه ٣                                                                    |
| من عظة ألقيت في كنيسة مارجرجس بالجيزة يوم ١٩٧١/٤/٣ .                                                   |

البعض يتكلم عن أسبوع الآلام ، كما لوكانت آلام المسيح محصورة في هذا الأسبوع! أو كما لوكانت آلامه قاصرة على الصلب ، أو على الآلام السابقة للصليب ، مثل الجلد والضرب وحل الصليب ، والبصاق والإهانة والإستهزاء وعبارات التحدى الجارحة وشهادة الزور...

كلا ، فَإِنَّ الأَلْمُ شمل حياة المسيح كلها .

لم يكن ألمه مجدد أسبوع ، وإغا كان طوال فترة خدمته وقبلها أيضاً ، ومنذ ميلاده . بل أن الوحى الإلمى قد لخص حياة الرب بالجسد ، في تلك العبارة العميقة المركزة ، التي وصفه فيها بأنه :

« رجل أوجاع ومختبر الحزن » (أش ٥٣ : ٣).

وقيل عنه أيضاً أنه « تألم مجرباً » (عب ١٨: ١٨). وأصبح عمق الحياة الروحية هو أن « نتألم معه » (رو٨: ١٧) أو ندخل في «شركة آلامه » (ف٣: ١٠). فكل ألم من أجل البر، يعتبر شركة في آلام المسيح.

# وقيل عن المسيح إنه حزن واكتأب و بكي .

قيل إنه حزن واكتأب (مر ١٤: ٣٣). وقد قال في البستان «نفسى حزينة جداً حتى الموت» (مت ٢٦: ٣٨). و يكني ما قيل في أحزانه إن «أحزانها حملها، وأوجاعنا تحملها» (أش ٥٣: ٤) أي أن كل أحزان البشرية وأوجاعها قد وضعت على كتفيه، وصارت مشاعر في قلبه ...

وقد ورد فى الإنجيل أكثر من مرة إنه بكى. لقد بكى على أورشليم (لو١٩: ١٩) وهويذكر ما سيصيبها من أعدائها ، و بكى عليها أيضاً لأنها لم تعرف زمان افتقادها .

وكذلك بكى عند قبر لعازر ، الذى قالت عنه اخته أنه قد أنتن لأن له أربعة أيام (يو١١: ٣٩،٣٥) . بكى وهويرى كيف أنه بالخطية دخل الموت إلى العالم ، وملك على الإنسان الذى خلق على صورة الله ... وأصبح مكناً أن هذا الإنسان ينتن ...!

ذاق المسيح الألم ، حتى من يوم مولده .

ولد فى يوم من أشد أيام الشتاء برودة ، فى مكان رطب هو مزود بقر ، إذ لم يكن لأمه موضع فى البيت (لو٢: ٧).

وبذل هيرودس كل جهده وحيلته ليقتله ، حتى أنه قتل كل أطفال بيت لحم ، لعله يكون من بينهم ! واضطرت العذراء أن تهرب به إلى مصر . ثم عادت «بعد أن مات الذين كانوا يطلبون نفس الصبي » (مت ٢: ٢) . وقضى المسيح فترة صباه وشبابه مجهولاً ، في بيت نجار فقير دعى أباً له ، فلم يعرف العالم عن هذه الفترة شيئاً .

وعاش المسيح فقيراً ، يتحمل الضيق لأجلناً .

لم يمش مطلقاً في الطريق الرحب ، بل عاش حياة كلها ألم ، سواء من جهة الجسد ، أو من جهة النفس .

لم يكن له بيت يسند فيه رأسه . ولم يكن له مال ، حتى عندما ظلبت منه الجزية ، لم يكن له ما يعطيه .

#### جرب التعب ، وجرب أيضاً الجوع والعطش .

وكمثال لتعبه ، قيل إنه تعب من مشقة وطول الطريق ، وقد مشى مسافات طويلة لكى يخلص المرأة السامرية . وقال الكتاب فى ذلك «فإذ كان يسوع قد تعب هكذا من السفر ، جلس على البئر . وكان نحو الساعة السادسة (فى الظهر تماماً) (يو؛ ٢) .

وكما جرب المسيح التعب ، جرب الجوع . وحينا نقول الجوع ، لا نقصد الجوع العادى ، كأن يتأخر إنسان ساعة عن موعد أكله ، فيقال إنه جاع ! كلا ، بل حينا قيل عن المسيح أنه جاع على الجبل ، كان المقصود آخر ما يمكن أن تحتمله الطاقة البشرية في الإمتناع عن الأكل . لذلك حسناً قيل إنه «جاع أخيراً » (مت ٤: ٢) أخيراً ، بعد صوم إستمر أربعين يوماً .

ولما قيل إنه عطش على الصليب ، كان القصود به عطشاً لا يحتمل ، بعد أن تصنى تقريباً ما فى جسده من دم ومن ماء ...

أما عطشه وجوعه عند بئر السامرة ، فلم يقل الكتاب وقتذاك أنه شرب ماء . ومن جهة الطعام ، لم يأكل وقال «طعامى أن أفعل مشيئة الذى أرسلنى » (يوع: ٣٤) . ولم يقل الكتاب فى تلك المناسبة إنه جاع أو عطش . إنه جوع عادى ، وعطش عادى ، يعبر الكتاب عنها ...

# وفي خدمة المسيح ، جابه ألماً آخر ، هو ألم الرفض :

إلى خاصته جاء ، وخاصته لم تقبله » ( يو ١ : ١١ ) كان نوراً للعالم ، وهذا النور أضاء في الظلمة ، والظلمة لم تتركه » ( يو١ : ٥ ) . إنه أمر مؤلم

حقاً ، أن النور جاء إلى العالم ، ولكن أحب الناس الظلمة أكثر من النور ، لأن أعـمـالهم كانت شريرة (يو٣: ١٩) . وتحققت فى الرب نبوءة المزمور «رفضوني أنا الحبيب مثل الميت المرذول » (مز٣٧: ٢).

#### عاش يعامل الناس بالحب ، ولا يجد حباً مقابل حبه .

لم يجد محبة تماثل محبته ، ولا معاملة طيبة تماثل معاملته الطيبة للناس . والعبارة التي قيلت عنه إنه لم يجد موضعاً يسند فيه رأسه (مت ١٠ ) ، كما نفهمها أيضاً من الناحية المادية الحرفية ، نفهمها أيضاً من الناحية العاطفية كذلك . فقد عاش الرب وسط أشخاص جاحدين ، ناكرين للجميل ، ناكرين للحب .

#### ذهب مرة إلى بلدته بيت لحم ، فرفض أهلها أن يقبلوه .

لم يؤمنوا به ، بل قابلوه باستهزاء و باحتقار قائلين « أليس هذا هو إبن النجار؟! من أين لهذا هذه الحكمة والقوات؟! فكانوا يُعثرون به » (مت١٣: ٤٥-٥٨) حتى قال لهم الرب: ليس نبى بلا كرامة إلاً فى وطنه وفى بيته ...

#### وذهب إلى أحد قرى السامرة ، فأغلقت أبوابها في وجهه .

حتى غضب تلميذاه لهذا الأمر، أما هو فاحتمل السامرة بحب كبير وصبر طويل إلى أن تمكن من دخولها فيا بعد والعمل على خلاصها. ولما رأى ثمار تعبه في السامرة، قال لتلاميذه: أنا أرسلتكم لتحصدوا ما لم تتعبوا فيه (يوع: ٣٨). نعم إن العمل على خلاص النفس يحتاج إلى

#### تعب وإلى احتمال ...

#### أحياناً كان يرى أبواب القلوب مغلقة ، فيقف و يقرع ...

وقد يطول به الوقوف ، حتى يمتلىء رأسه من الطل ، وقصصه من ندى الليل ( نش ٥: ٢ ) . وهو لا يمل الانتظار ، ولا يخجل منه ...

والرب بهذا يعطينا درساً أن كسب محبة الناس يحتاج منا إلى إحتمال وطول بال . فأحياناً تكون القلوب صلبة وشديدة ، ولا يمكن دخولها بسرعة ولا بسهولة ... فإن تعبت في دخول قلوب الناس ، فلا تتضايق . هكذا حدث للمسيح منبع الحب . وإن دخلت قلباً ، ولم تجد فيه محبة مثل محبتك ، فلا تحزن . فهكذا حدث للمسيح قبلاً ، ولم يعامل الناس بمثل معاملتهم .

## بل كان وسط الكل « يجول يصنع خيراً » (أع ١٠: ٣٨).

« يكرز ببشارة الملكوت ، و يشنى كل مرض وكل ضعف فى الشعب » (مت ٤: ٢٣) من من الناس لم يأخذ من محبة المسيح ومن تعبه ؟! الكل أخذوا ... حتى الذين رفضوه ، حتى الذين صاحوا فيا بعد اصلبه اصلبه ...

#### كان يوزع محبته على الكل ، فيلاق إنتقاداً من معلمي الشعب .

إن اشفق على عشار لكى يخلص نفسه ، انتقدوه قائلين « إنه دخل ليبيت عند رجل خاطىء » (لو١٩: ٧) ، فيجيب المسيح : اليوم حصل خلاص لهذا البيت ، إذ هو أيضاً إبن لإبراهيم .



ويحتمل الرب هؤلاء المنتقدين ، و يعمل على اقناعهم ليكسبهم .

كم من مرة فعل خيراً ، فانتقدوه على فعل الخير ، من زاوية معينة ، كما حدث فى الحب الذى بذله نحو العشارين ليخلصهم . أو نحو السامريين المرذولين منهم ... وأضطر أن يقول لهم مثل الفريسي والعشار (لو١٠: ٩٠ـــ٥٠) .

و بالمثل أشفق على تلك المرأة الخاطئة التي بللت قدميه بدموعها ، فانتقده سمعان الفريسي قائلاً في قلبه «لوكان هذا الإنسان نبياً ، لعلم من هذه المرأة وما حالها ، إنها لخاطئة » (لو٧: ٣٩). فشرح لهذا الفريسي كيف أن الذي يغفر له الكثير يجب كثيراً.

و بنفس القلب الشفوق الحنون الطيب ، أشفق على المرأة الزانية التى ضبطت فى ذات الفعل ، وأنقذها من القساه المشتكين عليها طالبين رجمها ، وهم يعرفون شفقته على الخطاة ، إنما فعلوا ذلك «ليجر بوه ، لكى يكون لهم ما يشتكون به عليه » (يو٨: ٦).

عجيب أن هذا القدوس ، قوبل من قادة الدبن في عصره بسلسلة من الشتائم والاتهامات.

# سلسلة من شتائم وإتهامات

قالوا له « أليس حسناً قلنا إنك سامرى وبك شيطان » (يو ٨: ٨). ياللعجب أن يقال عن رب الجد، الذي يخرج الشياطين

و يطردهم ، إن به شيطاناً ! يقولون له « بك شيطان » ! و يظن المجدفون بهذا أنهم « حسناً قالوا » !

فلا تتعب يا أخى إن قيلت عنك كلمة رديثة ربما أقل من هذه . فالمسيح قد قيل عنه إنه سامرى و به شيطان . والعجيب أن الرب لما سمع هذه الاهانة ، رد بهدوء عجيب و بدون إنفعال .

ما هذا يارب ؟ قل أن ينزل نار من الساء وتفنيهم . هذا جنس لا تنفع معه الطيبة . أضرب ضر بتك فيوقروك ... وكأن الرب يجيب : ليس هذا هو اسلوبي . سأتركهم الآن في حدتهم . و بعد حين سيعقلون و يتوبون ، و ينظرون إلى الذي طعنوه وجرحوه ، و يندمون .

ما أكثر ما أحتمل الرب من إنتقادات وإتهامات.

بل أن كل معجزة كان يصنعها ، كانوا يحاولون أن يغطوا مجدها بشتائهم وإنتقاداتهم وإتهاماتهم .

كان يخرج الشاطين من المصروعين ، فيقولون « ببعلز بول رئيس الشياطين يخرج الشياطين » ( مت ١٢ : ٢٤ ) كما لوكان الرب من جند الشيطان !

و يفتح عينى المولود أعمى ، المعجزة التى لم يحدث لها مثيل من قبل . فبدلاً من أن يؤمن أولئك المعاندون به ، نراهم يقولون عنه «هذا الإنسان ليس من الله » . و يقابلون الأعمى الذى أبصر ، و يضغطون عليه قائلين « أعط مجداً لله . نحن نعلم أن هذا الإنسان خاطى ه ... » (يوه:

17- ٢٤). فلما دافع الأعمى الذي أبصر عن المسيح «شتموه قائلين أنت تلميذ ذاك » كما لوكانت التلمذة للمسيح تهمة وعاراً!!

ياللعجب! يوصف الرب بأنه سامرى ، وبه شيطان ، وبرئيس الشياطين يخرج الشياطين . ويوصف بأنه خاطىء ، وبأنه ليس من الله ، وبأن التلمذة له عار ... وماذا أيضاً ؟

قالوا عنه أيضاً إنه كاسر للسبت ( يو ٩ : ١٦ ) .

وقالوا إنه « أكول وشر يب خمر » ( لو ٧ : ٢٤ ) .

وقالوا إنه « محب للعشار ين والخطاة » ( مت ١١ : ١٩ ) .

وماذا قالوا عنه أيضاً ؟

قالوا عنه أيضاً أنه «مجدف » و « يتكلم بتجاديف » ...! (ست ٩: ٣).

ورفعوا حجارة ليرجموه (يو٨: ٥٩) محاولين رجمه أكثر من مرة (يو٠١: ٣١). وعللوا محاولتهم لرجمه بقولهم له «لسنا نرجمك الأجل عمل حسن، بل الأجل تجديف» (يو٠١: ٣٣). وعندما حكم عليه رئيس الكهنة بحكم الموت، كان الحكم لهذا السبب عينه، تهمة التجديف...! مزق رئيس الكهنة ديب الكهنة ثيابه قائلاً «قد جدف. ما حاجتنا بعد إلى شهود. قد سمعتم تجديفه» (مت٢٦: ٥٠).

إنه مذهل حقاً ، أن رئيس الإيمان ومكمله ، المعلم الصالح المدخرة فيه كل كنوز العلم والمعرفة ، يدعى مجدفاً ، وهو «حكمة الله وقوة الله » ( ١ كن ١ : ٢٤ ) ...

وإتهموه أيضاً بتهم سياسية . فقالوا إنه ضد قيصر ، وأنه «يهيج الشعب » وأنه «يفسد الأمة » (لو٢٢: ٢٠٥).

هؤلاء الذين أردوا المسيح ملكاً عليهم ، يخلصهم من حكم قيصر ، بل أرادوا أن يختطفه ليجعلوه ملكاً (يو٦: ١٥) ، هؤلاء لما رفض المسيح هذا الملك الأرضى ، لأن مملكته ليست من هذا العالم (يو١٨: ٣٦) ، ولاأنه يريد مملكة روحية في قلوب الناس ، وليس مملكة أرضية ، حينئذ اتهموه بأنه ضد قيصر!!

« وإبتدأوا يشتكون عليه قائلين : إننا وجدنا هذا يفسد الأمة ، ويمنع أن تعطى جزية لقيصر ، قائلاً إنه مسيح ملك » (لو٢٣: ٢) !! ياللعجب ، يلفقون هذه التهمة ، ولا يخجلون من عبارته المشهورة « أعطوا ما لقيصر ، وما لله لله » (مر١٢: ١٧) .

وإذا بهؤلاء الشائر بن على قيصر ، الطالبين ملكاً يخلصهم منه ، يتحسحون الآن في قيصر ، بصغر نفس ، و بالدس والوقيعة ، مقدمين المسيح كمتهم بهذه التهمة . وصمت المسيح لأنه «حمل خطايانا» ... ولم يكتفوا بتهمة التجديف و بالتهمة السياسية ، بل أيضاً .

اتهموه بأنه مضل ، حتى بعد موته على الصليب لأجلهم ، ولأجل العالم كله . فذهبوا إلى بيلاطس ، وقالوا له «ياسيد ، قد تذكرنا أن ذلك المضل قال بعد وهو حى ، إنى بعد ثلاثة أيام أقوم فمر بضبط القبر إلى اليوم الشالث ، لئلا يأتى تلاميذه ليلاً و يسرقوه و يقولوا للشعب إنه قام من الأمات . فتكون الضلالة الأخيرة أشر من الأولى » (مت٧٧:

. (78.74

وهكذا وصفوه بأنه مضل ، و بأن تلاميذه مثله ، سيقودون الشعب إلى ضلالة أشر ... !

هذا هوالمسيح الذى « أخصى مع الأثمة » ... والذى قابل الموت « محتقراً ومخذولاً من الناس » (أش ٥٣ : ١٢ ) .

حقاً إن السيد المسيح لم يقابل بحب مثل حبه ، فتمت الكلمة المكتوبة في ناموسهم «أبغضوني بلا سبب» (مز٦٩: ٤) (يو١٥: ٢٥).

هذا هو المسيح الذى قدموه كثائر ، ثائر على المجتمع يريد أن يغير عوائده وتقاليده ، وثائر على الدين يقول إنه سيهدم الهيكل و يبنيه فى ثلاثة أيام ، وثائر أيضاً على قيصر ، يمنع أن تدفع جزية له ... هذا الوديع الذى لا يخاصم ولا يصيح ولا يسمع أحد فى الشوارع صوته ...

## هذا هوالمسيح ، الذي أبغضه الكثيرين .

فقام ضده الكتبة والفريسيون والصدوقيون والناموشيون ، والشيوخ والكهنة ورؤساء الشعب ... وكانوا يحاولون في كل مناسبة أن « يصطادوه بكلمة » (مت ٢٢: ١٥) (مر ١٢: ١٣) .

وهكذا تعرض كل يوم للمقاومين والمعانيدين ، الذين يحاولون أن يشيعوا عنه باستمرار كلمة ردية ... قاموا على الرب وعلى مسيحه وهم يقولون: لنقطع أغلالها ، ولنطرح عنا نيرهما (مز٢).

إننا عندما نرى آلام السيد المسيح ، نتعزى فى آلامنا . وعندما نرى آلامه ، نتبكت فى داخلنا ، لأننا سبب آلامه ...

كثيرون يحزنون على آلام المسيح ، وهويز يدون آلامه بأفعاهم وفى كل يوم يضيفون إلى المسيح ألماً جديداً...

وكثيرون يرون صورة المسيح المصلوب ، فيبكون و يتألمون في قلوبهم ، بينا هم يصلبون المسيح كل يوم ...

إن أردنا حقاً أن نخفف من آلام المسيح ، علينا أن نتوب ، لأننا بذلك لا تحزن قلبه بخطية جديدة ، ولا نضع قطرة جديدة فى كأس آلامه بسبب خطايانا . فلنترك الخطية إذن ، لنُفرح قلب الله .

#### لتكن توبتنا مخلوطة بمحبة المسيح المصلوب عنا .

كثيرون يستعدون عن الخطية ، خوفاً من جهنم والعقاب الأبدى . ولكن ليتنا نترك الخطية ، لأنها تؤلم المسيح ، وتجرح قلبه المحب ، وليس لمجرد خوفنا من فقد الملكوت ، أو حرصاً على أنفسناً .

لا تكن توبتنا مركزة فى ذاتنا ، نقاوتها ومصيرها ، بل الحرى فلنركز مشاعرنا فى الله الذى أحبنا ، والذى يعتبرها خيانة منا ، أن نقابل محبته بالجحود ، ونضيف إليه بأخطائنا آلاماً أخرى .

ولنطلب من الرب أن يعيننا على أن نحيا فى البر، حتى لا نؤلم قلبه الذى لم يؤلم أحداً، قلبه المملوء حباً لنا، واشفاقاً علينا، حتى ونحن نخطىء.

المسيح في آلامه عن خطايانا ، كان يشفق ولا يدين .

الدينونة لها وقت آخر في مجيئه الثانى . أما في فترة آلامه ، فقد وضع أسامنا حقيقة معزية وهي : «لم آت لأدين العالم ، بل لأخلص العالم » (يو٢٠: ٤٧ ) ...

والأمر الذي يدعو إلى الإعجاب حقاً في آلام المسيح: إن كل أخطاء الناس، لم تغير إطلاقاً من محبته لهم.

كل خيانتهم ورفضهم ، وكل ما حاكوه حوله من دسائس ، وما لفقوه حوله من تهم وأكاذيب ، بل وكل اعتداءاتهم من ضرب ولطم واستهزاء ... كل ذلك لم يهز محبته العظمى التي لا تحد ...

ظل كما هو القلب الكبير، الذى يسع الكل... يسع ضعفات أحبائه، ويسع خيانة الشعب الذى أحسن هو إليه. هذا القلب الكبير الذى صلى لأجل صالبيه قائلاً: «يا أبتاه إغفر لهم، لأنهم لا يدرون ماذا يفعلون» (لو٣٤:٢٣).

حقاً إن عبة المسيح كانت أقوى بكثير جداً من آلامه ...

والمذهل أيضاً في آلامه ، أنها كانت سبباً لسروره ...

يقول معلمنا بولس الرسول « ناظر ين إلى رئيس الإيمان ومكله يسوع ، الذى من أجل السرور الموضوع أمامه ، إحتمل الصليب مستهيئاً بالخزى » (عب ٢:١٢).

لقد وجد السيد المسيح سروراً في تحمل الآلام ، من أجل فرحه

بخلاصنا ، لذلك إستهان بالخزى . ولم يتألم عنا متضجراً إنما فرحاً ، بسبب محسته الكبيرة لنا ، ومحبته للآب وإرضائه . فكان في صلبه «محرقة وقود ، رائحة سرور للرب » ( ١١١ : ٩ ) .

لقد أعطانا المسيح خلاصاً. والمعطى بسرور يحبه الرب.

كان يعطى حياته فداء عن العالم . وكان عطاؤه ممزوجاً بمحبته ، وكان عطاء بسرور ، من أجل الخلاص العظيم وإتمامه ...

والجميل في آلام المسيح أيضاً ، أنه قدَّس الألم ...

الألم جماء نشيجة للخطية ، دخل العالم في أثرها ... كما دخل في أثرها أيضاً الموت .

وقد أراد المسيح أن يخلصنا من كليها ، من الألم والموت . فإذا به بالموت قد داس الموت . وإذا بالألم قد قدّس الألم ، وحوله إلى علامة حب ، وعلامة طاعة .

طاعة للآب ... وحب للبشر .

ونحن كلما ننظر إلى المسيح المتألم ، إنما نذكر حبه ، ونذكر تقديسه للألم ، وقدسية آلام كل الذين احتملوا من أجله ، كالشهداء والمعترفين ، وكل من حلوا الصليب في حياتهم .

وإذ نحب الألم وقدسيته ، ندخل في شركة آلام المسيح ...

كما قبال البقيديس ببولس البرسول « الأعرفه ، وقوة قيامته ، وشركة آلامه ، مشتبها بموته » (فى ٣: ١٠) .

#### كيف ندخل في شِركة آلام المسبح ؟

هذا موضوع طويل ، موعدنا فيه محاضرة أخرى ، إن أحبت نعمة الرب وعشنا .

أما الآن فلنستمر في تأملاتنا في آلام المسيح لأجلنا . وكيف أنه في عمق آلامه كان يعمل لأجلنا ، مهتماً بنا .

وفى يـوم الخـميس الكبير، وهوعالم أن ساعته قد جاءت (يو١:١٣) قدم لنا عملين من أعمال محبته هما:

• تقديم جسده ودمه لنا ، لأجل أن نشبت فيه .

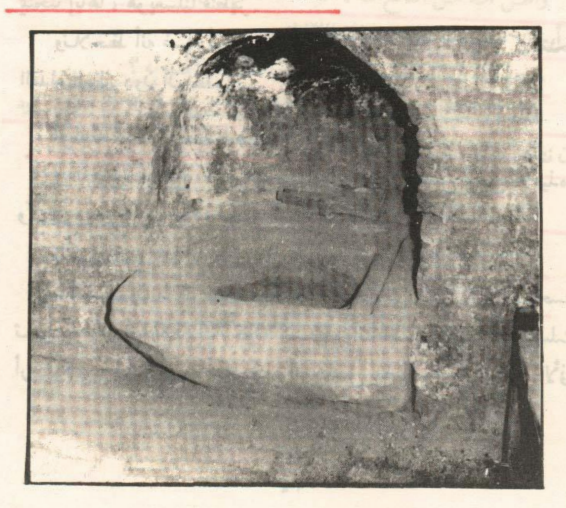
وقبل ذلك غسل أرجلنا ، رمز لتطهيرنا قبل التناول .

فلنأخذ هذين الموضوعين مجالاً للتأمل في محبة الرب لنا ، أثناء آلامه عنا...



# عظة عن اللقان عظمة عن اللعهد المعهد العهد المعهد ال

« قام عن العشاء ، وخلع ثيابه ، وأخذ منشفة واتزربها . ثم صب ماء في مغسل ، وابتدأ يغسل أرجل التلاميذ ويمسحها بالمنشفة » (بو۱۳:۱۳) .



## دروس روحية من الماء:

لقد غسل السيد المسيح أرجل تلاميذه يوم الخميس الكبير، وغسلها قبل التناول، قبل أن يمنحهم السرائر المقدسة، وقال لهم بعد غسل أرجلهم، ها أنتم طاهرون...

## لعله أراد أن يعطينا درساً عن الطهارة قبل التناول ،

فيتقدم الإنسان إلى الأسزار المقدسة وهوطاهر ...

أو لعله يعطينا درساً آخر، أن الطهارة منحة من عنده. هو الذي منحنا إياها، هو يغسلنا فنطهر.

ونـلاحـظ أنه غسل أرجل التلاميذ ، دون أن يطلبوا ذلك ، كما منحنا الغداء العظيم دون أن نطلب ...

# أو لعله أراد أن يعطينا درساً في التواضع ...

فى الــــواضــع ، إذ كـيف ينحنى المعلم العظيم ليغسل أرجل تلاميذه ، وكيف ينحنى الرب نفسه ليغسل أرجل صنعة يديه .

ولكى يوضح هذا الدرس ، قال لمم بعد غسل أرجلهم :

« أتفهمون ما قد صنعت بكم؟ أنتم تدعونني معلماً وسيداً ، وحسناً تقولون الأنى أنا كذلك . فإن كنت - وأنا السيد والمعلم - قد غسلت ارجلكم ، فأنتم يجب عليكم أن يغسل بعضكم أرجل بعض . الأنى

أعطيتكم مثالاً، حتى كما صنعت بكم تصنعون أنتم أيضاً» (يو١٢:١٣-١٥).

## أولعل الرب أعطانا بغسل الأرجل درساً في المحبة ...

فهومن محبته لتلاميذه ، منحهم هذه الطهارة ، كى يمنحهم بنفس المحبة جسده ودمه . ولذلك قيل عنه قبل غسله لأرجل تلاميذه « إذ كان قد أحب خاصته الذين في العالم ، أحبهم حتى المنتهى ... » (يو١٠:١) .

# ولعل في الماء دروساً أخرى ، علينا أن نتأملها اليوم :

وأظن أنه من النافع لنا ، أن نأخذ فكرة عن هذا الماء الذي سنغسل به أرجلنا اليوم بعد طقس صلاة اللقان...

ما هو الماء في الكتاب المقدس ؟ وما مدى علاقتنا به ؟

الماء في الكتاب المقدس له على الأقل ثلاثة رموز أو ثلاثة معان. نود أن نتكلم عنها ، ثم نتابع تأملاتنا فيه :

Carl of hand

الماء يرمز إلى النقاوة والتطهير ...

ويرمز إلى الحياة ...

و يرمز إلى عمل الروح القدس ،

أو إِلَى الروح القدس نفسه ...

# ١ ـ الماء وعمل التطهــير:

عمل التطهير واضح جداً من فصل إنجيل اليوم في غسل السيد لأرجل تلاميذه. وتوجد أمثلة أخرى كثيرة في الكتاب المقدس.

ولعلنا نذكر أنه كانت توجد مرحضة فى خيمة الإجتماع ، بين الخيمة والمذبح ، وفى المرحضة ماء «فيغسل هرون و بنوه أيديهم وأرجلهم منها ... عند اقترابهم إلى المذبح للخدمة ... فريضة أبدية له ولنسله فى أجيالهم » (خر٣٠: ١٨-٢١).

# الإغتسال أولاً. الطهارة أولاً ، قبل التقدم إلى المذبح والذبيحة.

# ومشال الإغتسال في خيمة الإجتماع ، يقابله أيضاً الإغتسال في الأردن ، وفي بركة بيت حسدا ...

\* هنا ونقف وقفة تأمل أمام قصة تطهير نعمان السرياني .

كان هذا الرجل أبرص. والبرص كان نجاسة ، وكان يرمز إلى الخطية ، ويحتاج إلى تطهير. فكيف تم تطهير نعمان من برصه ؟ أمره أليشع النبى أن يغطس فى نهر الأردن ليبرأ (٢مل ٥:١٠). ونهر الأردن يذكّرنا بعمودية يوحنه ، حيث كان اليهود يأتون إليه ، و يغطسون فى الأردن و ينالون مغفرة خطاياهم ، فيطهرون روحياً ...

أغرج من هذا بأن ماء الطهارة أيضاً له رمز إلى المعمودية ؟

وهي شفاء مريض بيت حسدا وهي شفاء مريض بيت حسدا وهي شفاء مريض بيت حسدا وقت كان فيها أيضاً الشفاء مرتبطاً بالماء وما أجمل قول الكتاب في تلك القصة إن ملاكاً كان ينزل إلى البركة ويحرك الماء (يوه: ٤) . ويتم الشفاء لمن ينزل إلى البركة بعد تحريك الملاك للماء . فالملاك إذن كان يتحريكه للماء ، يعطى الماء فاعلية وقوة .

يذكرنى هذا بالأب الكاهن ، عندما يمسك صليبه ، ويحرك به الماء في جرن المعمودية ، أو في اللقان ، وهويرشم هذا الماء ، و يعطيه قوة وفاعلية ...

الله أنذكر أيضاً بركة سلوام ، التي أرسل إليها السيد المسيح رجلاً مولوداً أعمى ، لكى يغتسل من مائها ، فيبرأ و يستنير و يبصر (يو٩:٧).

عكن أن نضم الدموع أيضاً إلى موضوع الماء ... فالدموع ماء ، يحدث به تطهير للنفس وشفاء للروح ، كما حدث من ماء بركة سلوام ، و بركة بيت حسدا .

فى قصة المرأة الخاطئة التى علمت أن السيد المسيح متكىء فى بيت الفريسى، فأخذت قارورة طيب كثير الثمن، ووقفت عند قدمى المسيح باكية، وكانت تبلل قدميه بدموعها وتدهنها بالطيب (لو٧:٣٨).

صدقوني لست أعلم: أيها كان أطيب رائحة ، الطيب أم دموع هذه التائبة؟! بلا شك الدموع كانت صاحبة الفاعلية ...

كانت دموع هذه المرأة طيباً من نوع غالى الثمن جداً. والسيد الرب طوّب هذا الطيب الجديد الذي تبللت به قدماه .

إذن الماء مرتبط بالتطهير ، حتى ماء العيون ، حينا يحركه ملاك ترسله المنعمة . هنا ونتذكر قول المزمور (مز٥٠): إنضح على بزوفاك فأطهر . وماذا أيضاً ؟ يقول المرتل :

« إغسلني ، فأبيض أكثر من الثلج » ...

والغسيل في المسيحية بطريقتين : المعمودية ، والتوبة .

ونرى أن الخاطئة يهوذا ، التي وردت قصة تطهيرها في الأصحاح ١٦. من سفر حزقيال النبي ، قال لها الرب « وجدتك مدوسة بدمك ... فحممتك بالماء ، ودهنتك بالزيت » . الماء هنا يرمز إلى ماء المعمودية الذي يطهّر به الإنسان من كل خطاياه السابقة الجدية والفعلية . والزيت يرمز إلى زيت الميرون الذي يعطى الروح القدس ، ولكن بعد الماء ...

ولقد ظل الماء رمزاً للتطهير، حتى أن الكاهن قبل أن يبدأ القداس، يغسل يديه بالماء ثلاث مرات، ويقول فيها:

« أغسل يدى بالنقاوة ، وأطوف بمذبحك يارب » ( مز ٢٥ ) .

لا يقول « أغسل يدى بالماء » إنما « أغسل يدى بالنقاوة » لأن غسيل الماء هنا يرمز إلى النقاوة ، كما ترمز إليها الملابس البيضاء التي يلسئا الكاهن وقت الخدمة . وكما كان يغتسل هرون و بنوه قبل تقدمهم

إلى المذبح ...

ورمز الماء إلى الطهارة ، كان معروفاً حتى بين الأمم . فبيلاطس البنطى ، لكى يريح نفسه من تعب ضميره ، غسل يديه بالماء وهويقول «أنا برىء من دم هذا البار» (مت ٢٧: ٢٤) . طبعاً هولم يكن بريئاً ، ولكننا نذكر هنا مجرد إيمانه برمز غسيل الماء إلى الطهارة .

🛖 هنا ونود أن نطرح تأملاً بسيطاً خاصاً بماء الطوفان ...

لا ننكر أن مياه الطوفان كانت عقوبة من الله . ولكن هل يقف الأمر عند مجرد العقوبة ؟ أم كانت هذه المياه تطهيراً للأرض من الخطية والخطاة ، تطهيراً للأرض من الفساد الذي نجسها ، فغسلها الله من خطايا الإنسان ، بالماء ليطهرها ويجددها لكي تحيا مرة أخرى في نقاوة ...

إن غسل السيد المسيح لأرجل تلاميذه كان يرمز لتطهيرهم . ولا شك أن هذا كان لازماً في مناسبة الفصح وعيد الفطير .

نلاحظ من قراءات الكنيسة في طقس الخميس الكبير، في هذه الساعة المقدسة وماقبلها، أن غسل الأرجل تم في اليوم الأول من عيد الفصح وعيد الفطير.

الفطير يرمز للنقاوة والطهارة التي تليق بتناول الفصح ، بينا الخمير يرمز إلى الشر. وقد غسل السيد المسيح أرجل التلاميذ في هذه المناسبة المقدسة ، التي جمع فيها بين عيد الفصح ، و بين تقديم نفسه فصحاً عنا .

ومعلمنا بولس الرسول أشار إلى كل هذا بقوله: لأن فصحنا أيضاً المسيح قد ذُبح لأجلنا. فلنعيّد لا بخمير الخبث والشر، بل بغطير

الإخلاص والحق (١كوه:٧١).

وخروف الفصح قديماً كانوا يأكلونه مع فطير (خر١٠: ٨) رمزاً إلى النقاوة التي تليق بالأكل من خروف الفصح . حقاً إن خروف الفصح قد خلصهم من الموت ، والملاك المهلك لما رأى الدم عبر عنهم . ولكنهم لكى يستمتعوا بذلك الخلاص لابد أن يعيشوا في فطير دائم ترمز إليه السبعة الأيام ، أى في نقاوة كاملة . وكل نفس تستبق في بينها خيراً في أيام الفصح (أى شراً) تقطع تلك النفس من جماعة الشعب (خر١٩: ١٩) . والسيد المسيح مع الفصح غسل أرجل التلاميذ ، رمزاً للنقاوة التى والسيد المسيح مع الفصح غسل أرجل التلاميذ ، رمزاً للنقاوة التى

والسيد المسيح مع الفصح غسل أرجل التلاميذ، رمزاً للنقاوة التي يشير إليها الفطير.

وغسل الماء يرمز إليضاً إلى المعمودية ...

والكتاب المقدس يسميه غسيل أو حميم الميلاد الثاني (تي ٣:٣).

ف المعمودية توجد عملية تطهير من جميع الخطايا السابقة ، سواء الأصلية أو الفعلية ، عن طريق الماء والروح .

وسنعود إلى هذا الموضوع مرة أخرى في سياق حديثنا ...

ونكتني الآن في مناسبة اللقان ، برمز الماء إلى عمل التطهير، ونحن مقبلون على هذا السر العظيم ، التناول من جسد الرب ودمه ...

# ٢ ـ الماء يرمز إلى الربح القدس:

وهذا واضع من قول الرب في الإنجيل المقدس «من آمن بي - كيا قال الكتاب- تجرى من بطنه أنهار ماء حي . قال هذا عن الروح الذي

#### کان المؤمنون به مزمعین أن یقبلوه » (یو۷:۳۸).

ولأن روح الله شبه بالماء ، لذلك فإن تلاميذ الرب الممتلئين بالروح شُبهوا بالأنهار. وكذلك الأناجيل الموحى بها من الروح .

وهكذا قيل عن الكنيسة المقدسة في المزمور (مز٢٣) «هو على البحار أسسها، وعلى الأنهار هيأها». وحسن ما ورد في قصة الخليقة أن أربعة أنهار كانت تروى الجنة (تك٢: ١-١٤). ولعلها ترمز إلى الأناجيل، التي تروى المؤمنين جميعاً، والتي كتبت بالروح القدس «الناطق بالأنبياء».

ولأن الماء يرمز إلى الروح ، شبه الله نفسه بالماء ، فقال « تركونى أنا ينبوع المياه الحية . لينقروا لأنفسهم آباراً ، آباراً مشققة لا تضبط ماء » (أر٢: ١٣).

وأصبح الشخص الذي يحيا حياته مرتوياً من الروح القدس، يُشبّه بشجرة مغروسة على مجارى المياه،

إنها تحيا بهذا الماء ، وبه تنمو. وبدونه تموت ... وهكذا ارتبط الماء أيضاً بالحياة ، ولقب أيضاً في الكتاب بالماء الحي .

#### ٣ ـ إرتباط الماء بالحياة:

حتى الحياة الجسدية ترتبط أيضاً بالماء ، سواء كانت حياة لإنسان أو

# نبات أو حيوان. وقد قيل في قصة الخليقة إن الله أخرج من الماء ذوات الأنفس الحية (تك ٢١،٢٠:١).

#### والحياة الروحية أيضاً ترتبط بالماء ...

تبدأ بالولادة من الله ، الولادة التي من فوق ، من الماء والروح (يوس: ٣٠٥). ولماذا الماء ؟ لأن الروح القدس يعمل في الماء ، وفيه يطهّر ويحيى ، يعطى نقاوة وحياة .

يغتسل الإنسان في ماء المعمودية فيأخذ طهارة. يموت الإنسان المعتبق، ويحيا إنسان جديد على صورة الله. فينال الإنسان حياة، وينجو من حكم الموت ...

#### هذه هي المعمودية . وها رموز في العهد القديم أيضاً ...

قال القديس بولس الرسول « لست أريد أيها الأخوة أن تجهلوا ، أن آباءنا جميعهم كانوا تحت السحابة ، وجميعهم اجتاز وا في البحر ، وجميعهم اعتمدوا لموسى في السحابة وفي البحر » (١كو١٠: ٢،١).

السحابة ماء ، والبحر ماء ، وكلاهما كان للمعمودية .

هذا الماء دخله آباؤنا شعباً مستعبداً تحت عبودية فرعون . وخرجوا منه شعباً حراً تحت قيادة الله وموسى .

هذا الشعب الهارب من العبودية ، دخل الماء والموت يجرى وراءه ، وخرج منه وقد نال حياة جديدة إنتصرت على الموت .

#### حدث تغييرهام في اجتياز هذا الشعب للاء ...

وكمانت السحابة تظللهم باستمرار ، لأنهم كانوا يعيشون في ظل هذا الماء الحيى ، أو الماء المحيى ، طول مدة غربتهم في البرية التي ترمز إلى غربة هذا العالم الحاضر.

#### إن السيد المسيح يدعونا إلى مائه و يقول:

إِنْ عطش أحد ، فليقبل إليّ و يشرب » (يو٧:٣٧).

وقد دعا المرأة السامرية إلى ماثه الحيى ، وقال لها «من يشرب من الماء الذي أعطيه ، يصبر الماء الذي أعطيه ، يصبر فيه ينبوع ماء ينبع إلى حياة أبدية » (يو ٤: ١٤) .

داود النبي يسميه في مزمور الراعي « ماء الراحة » .

فيقول عن الله الراعى « إلى ماء الراحة يوردنى » أى إلى الماء الحى ، ماء الروح القدس . وما نتيجة هذا ؟ يقول « يرد نفسى ، يهديني إلى سبل البر » . هذا هو بلا شك عمل الروح في الإنسان .

يقوده في الحياة الروحية وفي التوبة ... و يعطيه الفرح ... الفرح بالخلاص ، أو كما يسميها المرتل « بهجة خلاصك » (مزه) .

و يقول المزمور «مجارى الأنهار تفرح مدينة الله » (مزه) . إنه الفرح الروحي ، أحد ثمار الروح القدس (غله: ٢٢).

هذه المياه التي تفرِّح مدينة الله تذكرنا بحقيقة أخرى عن الماء،

نتذكرها ونحن نتقدم للقداس الإلهى للتناول ، بعد غسل أرجلنا بالماء . هذه الحقيقة تعبر عنها كلمتان هما :

#### المساء والسدم:

عندما طعن السيد المسيح بالحربة ، خرج من جنبه دم وماء (يو١٩: ٣٤). وقد شهد القديس يوحنا الحبيب بهذه الحقيقة في رسالته الأولى (٤: ٦) وقال أيضاً «والذين يشهدون في الأرض هم ثلاثة: الروح والماء والدم. والثلاثة هم في الواحد» (١ يو٤: ٨). ما أعجب هذه الآية في موضوع خلاصنا. فا سرّها ومعناها؟

معناها أن الخلاص الذي قدمه المسيح بالدم، على الصليب، تناله أنت بالماء والروح في المعمودية.

و يشهد خلاصك هؤلاء الثلاثة: الروح والماء والدم . بدون الدم لا تحصل مغفرة (عبدون الدم لا حياة ، لأنه بدون سفك دم لا تحصل مغفرة (عبد ٢٢١). ولكن كيف تنال هذا الخلاص المقدم لك بالدم ؟ يقول السيد المسيح «من آمن واعتمد خلص » (مر١٦:١٦). وفي المعمودية يولد من الماء والروح (يو٣:٥)، و ينال مغفرة الخطايا (أع٢:٢٨).

والماء والدم ، نراهما أيضاً في سر الإفخارستيا ...

حيث أن الكاهن في صلاة القداس الإلمي يمزج الخمر بالماء . و يقول في صلوات القداس « وكذا الكأس بعد العشاء ، مزجها من خر

# وماء...». وبهذا الدم الذي نتناوله ممزوجا بالماء، ننال الحياة. ونرى في كل منها علاقة بالحياة، في الدم وفي الماء.

ولكن قبل تذكارات هذا التناول أود أن أختم بكلمة عن اللقان عن غسل الأرجل ...

# لماذا غسل الأرجل ؟

السيد المسيح غسل أرجل تلاميذه . فلماذا غسل الأرجل بالذات ؟ بالإضافة إلى ما يمكن أن نقوله عن الإتضاع فى غسل الأرجل ، أود أن أذكر تأملاً للقديس أوغسطينوس حول قول العروس فى سفر النشيد (نشه ٣:٥) .

#### خلعت ثوبي ، فكيف ألبسه ؟ غسلت رجلي فكيف أوسخها ؟

قال إن الإنسان قد اغتسل بالمعمودية وتطهّر وارتفع عن الماديات ، غير أنه طالما يحيا في الأرض ، فإنه يعود و يتصل بالمادة ، بهذا التراب ، فتتسخ قدماه بهذا التراب الذي تطؤه قدماه .

لذلك فإن عذراء النشيد حينا دعاها الرب لخدمته ، خافت من هذه الإحتكاكات التي قد توجد في مجال الخدمة ، والتي قد تشين الطهارة التي نالتها في المعمودية و إذ خلعت هذا الثوب الذي هو الإنسان العتيق ، فكيف تعود إلى مشاكله . وقد غسلت قدميها اللتين داستا التراب من قبل ، فكيف تعود بها إليه ؟!

السيد المسيح يطمئن النفس ، التي تدخل في مشاكل الناس لكى تجذبهم إليه ، فيقول لها : حتى إن اتسخت قدماك ، سأعود أنا وأغسلهما كما غسلت أرجل التلاميذ وقلت لهم : ها أنتم طاهرون .

ملاحظة أخرى نقولها في غسل الأرجل: إن غسل الأرجل ، تنوب عن غسل الإنسان كله.

والقديس بطرس الرسول لما طلب أن يغتسل كله ، قال له الرب « الذي قد اغتسل ، ليست له حاجة إلا إلى غسل رجليه ، بل هوطاهر كله » (يو١٠:١٣) .

والكاهن حيها يغسل يديه قبل القداس ، و يقول « أغسل يدى بالنقاوة ، وأطوف بمذبحك يارب » ، ليس هوفى حاجة إلى غسل جسده كله . إنما عضوفى الجسد ينوب عن الباقى .

كما نرشم عضواً واحداً في الجسد، فيعتبر الإنسان كله قد نال هذا الرشم ...

وغسيل الأرجل في لقان الخميس الكبير، يرمز إلى النقاوة التي يجب أن تسبق التناول. فاهتموا بهذا الأمر.

و يعجبني في هذا الجال عبارة قالها صموئيل النبي ، حينا ذهب إلى بيت لحم. ودعا إلى الذبيحة بقوله:

تقدسوا ، وتعالوا معى إلى الذبيحة ( ١ صم ١٦ : ٥ ) . لأنه لا يليق أن يذهب أحد إلى الذبيحة وهوغير تائب ، إنما يتقدس أولاً ، يتطهّر بالتوبة ، ثم يتقدم إلى التناول.

والكنيسة تغسل أولاً أرجل الشعب، وتقول لهم «أنتم الآن طأهرون» ثم تقدمهم للتناول خ

ولكن ليد معنى هذا أن تأتى إلى الكنيسة يوم خميس العهد، وتتقدم لغسل رجليك وأنت غير تائب. وإلا تسمع تلك العبارة المخيفة:

أنتم ( الآن ) طاهرون ولكن ليس كلكم » (يو ١٠: ١٠) . « ليس كلكم » (يو ١٠: ١٠) . « ليس كلكم » ؟! لا يارب ، نر يد أن نكون كلنا طاهر ين .

إنضح علينا بزوفاك فنطهر. واغسلنا فنبيّض أكثر من الثلج.

نعم ، هذا هو هدف اللقان . الطهارة قبل التناول . « تقدسوا ، وتعالوا معى إلى الذبيحة » .

أرجو لكم تناولاً مقدساً ، باستحقاق ، من السرائر المقدسة في هذا اليوم العظيم ، وأن تكونوا كلكم طاهر ين .

إن الطهارة التي يحملها رمز الماء ، توجد في الكنيسة في كل قداس ، وليس في قداس اللقان فقط .

وبعد كل قداس ، قبل أن يصرف الكاهن الشعب ، يرشهم بماء مقدس ، فنتذكر قول الرب في سفر حزقيال النبي :

« وأرش عليكم ماء طاهراً ، فتطهرون » ( حز ٣٦ : ٢٥ ) .

نشكر الله ، لأننا ونحن خارج المحلة حاملين عاره ، فتح لنا الرب طريقاً إلى قدس الأقداس ، إذ فتح لنا هيكله المقدس ، وأدخلنا إلى حيث مذبحه الطاهر ، وأعطانا جسده ودمه الأقدسين .

إنها بركة عظيمة أن يفكر فينا السيد الرب في أسبوع آلامه ، ويهتم بنا هكذا ، بعد أن منحنا الطهارة اللازمة ، في غسله لأرجلنا ...

وهكذا في يوم الاحتفال بالفصح القديم ، بكل ما يحمل من رموز ، قدم لنا الفصح الذي للعهد الجديد ...

الفصح الذي قال عنه القديس بولس « لأن فصحنا أيضاً ، المسيح ، قد ذبح لأجلنا ... » ( ١ كوه: ٧ ) .

وهكذا إجتمع فصحان ، في يوم واحد ، وعلى مائدة واحدة . الرمز ، والمرموز إليه معاً . وأعطى السيد المسيح هذا السر العظيم لتلاميذه القديسين ، وقال لهم « اصنعوا هذا لذكرى » (لو٢٢: ١٩) . وها نحن نصنع هذا اليوم ، حسب وصيته المقدسة .

احتفل المسيح مع تلاميذه بالعيد ، وهوفي عمق آلامه .

فرح معهم بالعيد ، وعيد معهم ، وقال لهم «شهوة أشتهيت أن آكل هذا الفصح معكم ، قبل أن أتألم » (لو٢٢: ١٥) .

وسبّح معهم في تلك الليلة ، قبل أن يخرجوا إلى جبل الزيتون (مركا: ٢٦) (مت٢٦: ٣٠). نعم احتفل معهم بالعيد ، وفرح معهم ٥ وهو عالم بكل ما يأتي عليه » (يو١٨: ٤). حقاً ما أنبل القلب المتألم ، الذي يغني مع الفلوب الفرحة .

وفى فرحة عيد الفصح ، حدثهم عن جسده الذى يبذل عنهم ، ودمه الذى يبذل عنهم ، ودمه الذى يسفك عنهم ( لو ٢٢ : ٢٠ ، ١٩ ) .

وبهذا أعطى للتلاميذ عيداً جديداً ، وعهداً جديداً .

وأعطاهم فكرة أن جسده سيبذل ، ودمه سيسفك ، عنهم وعن كثير ين لمغفرة الخطايا (مت٢٦: ٢٨) (مر١٤: ٢٤) . وقال إن هذا هو الدم الذي للعهد الجديد...

لم يتركهم يفاجأون بهذا الأمر، أن يروا دمه يسفك أمامهم، إنما قال لهم قبل أن يكون، حتى إذا كان يؤمنون (يو١٣: ١٩).

عجيب أن يتكلم أحد عن سفك دمه ، بهذا الهدوء ...

وأن يتكلم عن سفك دمه بطريقة موضوعية هكذا ، وسط مظاهر

الفرح والتسبيح ، وهو يحتفل مع تلاميذه بالعيد...

ولكنه المسيح المحب الحنون ، الذي يفكر في خلاص البشرية ، وليس في ذاته هو أو في آلامه .

نلاحظ هنا أنه قال دمى الذي يُسفك وليس الذس سُفك.

وكذلك قال جسدى الذى يُذل وليس الذى بُذل ... ذلك لأن دمه قد سفك يوم الجمعة ، اليوم الذى تم فيه الخلاص ...

إن حديثه يوم الخميس ، كان عن الخلاص الذي سيتم يوم الجمعة .

والفصح الذى احتفل به يوم الخميس ، كان رمزاً للفصح الحقيق الذى للعهد الجديد الذى يذبح عنا يوم الجمعة . وكأن الرب أراد أن يقول :

إن هذا الفصح الذى تأكلونه اليوم يرمز إلى جسدى الذى يبذل عنكم غداً ، وإلى دمى الذى يسفك عنكم غداً .

هذين اللذين اقدمها لكم على صورة الخبز والخمر . وعلى هذه الصورة ستصنعون هذا السر لذكرى .

وعبارة « هذا اصنعوه لذكرى » أمر يحمل استمرارية هذا السر مدى الدهور « لأنكم كلما أكلتم هذا الخبز، وشربتم هذه الكأس ، تخبرون بموت الرب إلى أن يجيء » ( ١ كو١١: ٢٦) . وعبارته « إلى أن يجيء » تحمل معنى أن ممارسة هذا السر العظيم تستمر حتى مجيئه الثانى ، أى إلى أخر الدهر.

قال إن هذا دمى الذي يسفك عن كثير ين لمغفرة الخطايا.

المقصود بالكثيرين أولئك الذين يؤمنون به ، و بفدائه العظيم وفاعلية دمه لمغفرة الخطايا ، وكذلك يؤمنون بأسراره المقدسة ويمارسونها . و يشترط أيضاً فيهم أن يكونوا تائبين ، لأن الرب نفسه قد قال «إن لم تتوبوا ، فجميعكم كذلك تهلكون » (لو12 : ٥).

التوبة إذن لازمة لتناول المؤمنين ، كشرط هام للاستحقاق. هذا الاستحقاق للتناول الذي شرحة القديس بولس الرسول ... فقال في الإصحاح ١١ من رسالته الأولى إلى كورنثوس :

« إذن أى من أكل هذا الخبز ، أو شرب كأس الرب ، بدون استحقاق يكون مجرماً في جسد الرب ودمه ... » .

« لأن الذي يأكل و يشرب بدون استحقاق ، يأكل و يشرب دينونة لنفسه ، غير مميز جسد الرب » .

« من أجل هذا فيكم كثيرون ضعفاء ومرضى ، وكثيرون يرقدون » ( ١ كُو١١: ٢٧- ٣٠ ) .

#### إذن الأمر خطير ، وعقوبته خطيرة :

من يتناول بدون استحقاق ، يكون مجرماً فى جسد الرب ودمه ، غير ميز جسد الرب ، قد تصل عقوبته إلى ضربات فى الجسد كالمرض والموت ... لذلك يقول الرسول:

« ولكن ليمتحن الإنسان نفسه » قبل التناول ...

« لأننا لوحكمنا على أنفسنا ، لما حكم علينا » ( ١ كو١١:\_ ٢١،٢٨).

#### فاذا تعنى كلمة الاستحقاق إذن ؟

إن تحدثنا عن الاستحقاق بمعنى مطلق ، فلن يوجد أحد مستحقاً ...! فنن جهة هذا الاستحقاق ، كان القديس العظيم الأنبا رويس وهو صاحب معجزات يخاف جداً حين التقدم للتناول من السرائر المقدسة . وكان يقول: إن الذي يتقدم للتناول ، ينبغي أن يكون داخله في نقاوة أحشاء العذراء القديسة التي حملت المسيح داخلها ...!

من أجل ذلك يقول الأب الكاهن في (صلاة الاستعداد) ... (وهي صلاة يقولما سرأ قبل القداس »: أيها الرب العارف قلب كل أحد ... أنت يارب تعرف أنى غير مستحق ولا مستعد ولا مستوجب لهذه الخدمة المقدسة التي لك . وليس لى وجه أن أقترب وأفتح فاى أمام مجدك المقدس . بل ككثرة رأفاتك ، أغفر لى أنا الخاطىء ، وأمنحنى أن أجد نعمة ورحمة في هذه الساعة » ...

ومن أجل هذا يليق بكل إنسان ، أن يقول قبل التناول :

بارب ، ليس من أجل استحقاق ، وإنما من أجل احتياجي. ليس من أجل استحقاق ، لكن من أجل علاجي.

معترفين كلنا بأننا غير مستحقين ، وكأننا نقول للرب: ليست لنا الطهارة التي نتقدم بها إلى جسدك ودمك. فنحن لسنا طاهر ين حتى نتقدم للتناول ، إنما نحن نتقدم للتناول حتى نكون طاهر ين.

نحن نتناول « طهارة لأنفسنا وأجسادنا وأرواحنا » كما نقول فى بدأية الأواشى فى القداس الإلمى ...

إن الطهارة النسبية التي تناسبنا ، لكي نتقدم إلى التناول عملاً بقول النبي «تقدسوا وتعالوا معي إلى الذبيحة» ( ١صم ١٦: ٥) ، تتركز في أمور هامة منها:

الإيمان، والتوبة، والصلح مع الآخرين، والطهارة الجسدية.

أما عن الإيمان ، فالمقصود به الإيمان المسيحي السليم ، بلا بدعة ولا

هرطقة . وكذلك الإيمان بهذا السر وفاعليته ، وبالشروط التي وضعها الله لا تمامه ، وحفظت بالتسليم الرسولي .

أما عن الـتـوبـة ، فالمقصود بها على الأقل ترك الخطية والعزم الحقيق على عدم الرجوع ، مع الإعتراف بالخطية والندم عليها .

وقد يتشكك البعض في موضوع التوبة . ونلاحظ أن البعض يمتنعور عن التناول ، بحجة أنهم مازالوا يخطئون بعد التناول ، إذن فهم لم يتوبوا وإذن فهم غير مستحقين ! ولهذا يكون عدم التناول أضمن لهؤلاء . وللرد على هؤلاء نقول :

إن التناول يعطى طهارة ، ولا يعطى عصمة ...

ولا يوجد أحد معصوماً ، مها كان باراً وقديساً ، ومها اعترف وتناول . هو لا يزال تحت الضعف إلى آخريوم في حياته ، والضعف درجات تتفاوت من إنسان لآخري

أما إكليل البر، فإن الديان العادل يهبه للقديسين في ذلك اليوم ( ٢ تي ٨:٤ ) أي اليوم الأخير. حينئذ لا تكون خطية فيا بعد ...

تناول إذن . وفي كل تناول تأخذ قوة . حتى إن أخطأت ، يكون في قلبك إستحياء من جهة الخطية ، وندم عليها ، وإدانه لنفسك .

أما حالة الإستهتار فإنها تمنع من التناول . وكذلك حالة اللامبالاه ، وحالة العبودية للخطية ، التي يتناول فيها الإنسان وهو مُصر على الرجوع للخطية . كلها صور تدل على عدم التوبة .

أما عن الصلح مع الآخرين، فقد أشار إليه الرب بقوله: إن قدمت قربانك إلى المذبع. وهناك تذكرت أن الأخيك شيئاً عليك، فاترك هناك قربانك أمام المذبع. وإذهب أولاً إصطلح مع أخيك ... » (مت ٥: ٢٤، ٢٣).

إذن الصلح مع الناس لازم للتناول. لأنك لا يمكن أن تتقدم إلى «ذبيحة الحب» وأنت خال من الحب. ولعلنا نذكر في هذا الجال أننا نصلى صلاة الصلح قبل البدء في قداس القديسين. ونقول في تلك الصلاة «إجعلنا مستحقين كلنا ياسيدنا، أن نقبِّل بعضنا بعضاً بقبلة مقدسة، لكى ننال بغير انطراح في دينونة من موهبتك غير المائتة السمائية». إذن عدم المصالحة يطرح في دينونة، إذا تناول الإنسان.

فا معنى المصالحة ؟ وهل يلزم الصلح مع جميع الناس.

المصالحة على الأقل تعنى أن القلب خال من الخصام والكراهية . فإن المكن المصالحة بالفعل ، وإرجاع علاقات المودة يكون هذا هو الوضع السليم والواجب . ولكننا في كل هذا ، نتذكر قول الرسول :

«إن كان ممكناً ، فحسب طاقتكم سالموا جميع الناس » (رو١٠١٢).

ذلك لأن هناك أنواعاً من الناس لا يمكن مسالمتهم . فالسيد المسيح لم يسالمه الكتبة والفر يسيون والصدوقيون والكهنة والناموسيون ورؤساء الشعب ، أو خالبية هؤلاء . ولم يسالمه أولئك الذين أسلموه حسداً . وما

كان المطلوب منه أن يذهب أولاً و يصطلح مع هؤلاء لتكون صلته صافية مع الآب .

و بولس الرسول ما كان ممكناً أن يترك قر بانه قدام المذبح، و يذهب أولاً فيصطلح مع إسكندر الحداد الذي فعل به شروراً كثيرة، وقاوم كلمة الله جداً ( ٢ تى ٤: ١٥،١٤).

لذلك قال الرسول في المصالحة ومسالمة الآخرين « إن كان ممكناً » وقال «حسب طاقتكم». ذلك لأن هناك حالات غير ممكنة ... \_\_ \_

لا يحسب عليك إن كان عدم المصالحة راجعاً إلى الآخرين، وليس إليك أنت. أو إن كان ذلك للفائدة الروحية ...

فقد تحاول أن تعيش في سلام مع البعض ، ولا تستطيع ، بسببهم ، وليس بسببك أنت . مثال ذلك الذين يحسدونك على تفوق فيك أو مواهب أعطاها الله لك ، أو لشرقي قلوبهم ، كما حدث أن قايين حسد هابيل ، ورؤساء اليهود حسدوا المسيح . وقد قال المرتل في المزمور «أكثر من شعر رأسى ، الذين يبغضونني بلا سبب » (مز ٢٦:٤) . فالذين يبغضونك بلا سبب ، إن لم تستطع مصالحتهم فأنت معذور ، ولا يمنعك هذا من التناول . وكذلك الذين يضطهدونك (يو ٢:١٦) .

كذلك هناك أناس تبتعد عنهم ، خوف العثرة ، حرصاً على روحياتك .

كأولئك الذين ذكرهم المزمور الأول «مجالس المستهزئين ، وطرق الخطاة » . و «كالمعاشرات الردية التي تفسد الأخلاق الجيدة » . لا يلزمك أن تترك قربانك ، وتذهب لتصطلح مع هؤلاء ...

أما عن ترك قر بانك قدام المذبح، وذهابك أولاً للصلح: فهذا لازم في حالة من تكون قد أخطأت أنت إليه.

ولذلك يقول الرب «إن تذكرت أن لأخيك شيئًا عليك» ، هوله شيء عليك ، أى أنك أنت قد أخطأت إليه . هذا ينبغى أن تذهب وتصالحه وتطيب قلبه من جهتك قبل التناول ، وتنفذ ما ورد فى وصية الرب . وحتى إن كان قد أخطأ هوإليك ، فاذهب وعاتبه (مت١٨:١٥) لإرجاع الحبة بينكما .

وعلى أية الحالات ، أنت هنا واحد من اثنين : إما إنك أنت المعتدى ، أو معتدى عليك .

إن كنت معتدياً ، أترك قربانك ، وصالح أخاك ، وأصلح خطأك .

وإن كنت معتدياً عليك ، عاتب لتصالح ، أو على الأقل إغفر لآن هناك أصنافاً من الناس لا ينفع العتاب معهم ، وقد يأتى بنتائج عكسية ، أو إنهم في موقف لا يمكنك فيه الذهاب إلهم لكي تعاتبهم . هؤلاء على الأقل إغفر لهم ، ولا تستبق في قلبك حقداً عليم أو عداوة لهم ...

وتذكروا قول الكتاب « إغفروا يُغفر لكم » ( لو ٢ : ٣٧ ) .

هناك طلبة واحدة في الصلاة الربانية ، لم يتركها الرب تمربدون شرح ، وهي «إغفر لنا كما نغفر نحن أيضاً » فقال «فإنه إن غفرتم للناس زلاتهم ، لا يغفر لكم أبوكم السماوي . وإن لم تغفروا للناس زلاتهم ، لا يغفر لكم أبوكم أيضاً زلاتكم » (مت٦: ١٥،١٤) ع

هذا من جهة المصالحة ، أما من جهة الإستعداد الجسدى ...

فيلزم أولاً الإستعداد بالصوم ، ولا يعنى من ذلك إلا المرضى ومن في حكمهم ، الذين لهم حالة خاصة لا يمكن معها الصوم .

والكنيسة تفترض أن يكون الإنسان صاغاً قبل التناول مدة لا تقل عن تسع ساعات ، بحيث لا يأكل شيئاً بعد منتصف الليل . وإن حدث استشناء ما في هذه القاعدة ، لسبب ملزم ، يكون ذلك عن طريق أب الإعتراف ، أو بسماح من رئاسة الكهنوت ...

أما عن الطهارة الجسدية ، فيلزم الإمتناع عن المعاشرات الجسدية ، والبعد عن سيل الجسد . وهكذا يكون الإنسان طاهراً بالجسد ، كما يكون طاهراً بالروح ووالوصايا كثيرة في الكتاب بخصوص هذا الموضوع ، ليس مجالها الآن .

وَلا نريد أن يمتنع أحد عن التاول بحجة عدم الإستعداد أوعدم الإستحقاق، إلا لوكان ذلك رغماً عنه.

فلنحاول أن نستعد بالتوبة . والتوبة فى أيدينا . التوبة عمل بحدث دانجل القلب ، فهو بإمكاننا إذن وليس خارجاً عنا . تستطيع الآن أن

تستجيب لصوت الله داخلك ، ولا تقس قلبك ، وترجع إلى الله ، مستفيداً من كل التأثيرات الروحية التي تقدمها لنا روحيات أسبوع الآلام . الأمر في يديك ، والكتاب يقول :

« إن سمعتم صوته ، فلا تقسوا قلوبكم » (عب ٣ : ١٥).

فليراجع كل إنسان نفسه ، و يرجع إلى الله ، و يشترك في بهجة هذا اليوم المقدس ، الذي تعتبره الكنيسة عيداً ، لكي يتناول في قداس الخميس الكبير أو خيس العهد ، الذي أخذت كل قداسات السنة أصلها الأول منه .

و بكل نقاوة ممكنة ، فلنحاول أن نتقدم للتناول ...

لأنه ليس الجميع يستفيدون فائدة واحدة من التناول ...

إنما حسب إستعداد القلب من الداخل ، هكذا تكون الفائدة .

إن الرسل كلهم ، الذين تناولوا يوم الخميس الكبير ، لم يخرجوا جميعهم بفائدة روحية واحدة . فأكثرهم حبأ للرب ، أعنى القديس يوحنا الحبيب ، هو الوحيد الذي بعد التناول استطاع أن يتبع المسيع حتى الصليب ، و يسمع كلمة منه ، و يأخذ بركة ...

و بطرس المتحمس ، المندفع فى حبه ، تبع المسيح جزءاً من الطريق ، ولكنه لم يكمل ، ثم أنكر الرب وندم ... مع أن القديس بطرس كان قد تناول من الرب كما تناول يوحنا تماماً ...

أما باقى التلاميذ ، فإنهم تناولوا أيضاً في نفس الوقت ، ولكنهم هر بوا

ساعة القبض على الرب، ولم يسيروا معه ولا مرحلة من الطريق، إنما استسلموا لضعفهم.

يذكرنا هذا بالبذار التي وقعت على أرض جيدة ... وأعطت كلها ثمراً . البذار واحدة ، والزارع واحد . ولكن البعض في إثماره أعطى ثلاثين ، والبعض ستين والبعض مائة .

ليتكم تجهزون قلوبكم ، لكي تعطى هي أيضاً مائة ... وتذكروا باستمرار البركات العظيمة الناتجة عن التناول . سواء التي وردت منها في الكتاب المقدس ، أو التي وردت في صلوات القداس الإلمي . فهوذا الرب يقول في الإنجيل :

«أنا هو الخبر الحي الذي نزل من الساء . إن أكل أحد من هذا الخبر يحيا إلى الأبد ... من يأكل جسدي و يشرب دمي ، فله حياة أبدية ، وأنا أقيمه في اليوم الأخير ... من يأكل جسدي و يشرب دمي ، يثبت في وأنا فيه » (يود: ٥، ٤٥، ٥٠) .

وفى القداس الإلهى « يُعطّى عنا خلاصاً ، وغفراناً للخطايا ، وحياة أبدية لكل من يتناول منه » ، ونقول أيضاً « نتناول من قدساتك طهارة لأنفسنا وأجسادنا وأرواحنا » .

لماذا إذن نقطر في التقدم إلى هذه الطهارة، وهذا الخلاص والغفران، والثبات في الرب، والحياة الأبدية.

السيد المسيح ، وهو ذاهب إلى الآلام ، منح الكنيسة نعمة التناول ، وما ينتج عن التناول من بركات عديدة

### وفي نفس الوقت أقام بهذا السرعهداً بيننا وبينه.

نعم ، لقد دخلنا بالتناول فى عهد مع الرب ، أنه كلما أكلنا وشر بنا من هذه السرائر المقدسة ، أن نبشر بموته ، ونعترف بقيامته ، وأن نذكره إلى أن يجىء .

نبشر بموته ، أى بموته عنا ، هذا الموت الذى نلنا به الحلاص والفداء ، وأصبحنا مقدسين بدمه ، وقد طهرنا هذا الدم من كل خطية ( ١يو١: ٧) لأنه قال : خذوا اشر بوا هذا هو دمى الذى للعهد الجديد ، الذى يسفك عن كثير ين لمغفرة الخطايا (مر١٤: ٢٦) . وفي هذه الآية وضح الرب أمر ين :

١ ـ أن دمه هو لعهد جديد ، لذلك نقول (خميس العهد) .

٢ ـ أنه لمغفرة الخطايا ، أي للخلاص .

إنه حقاً أمر مفرح ، يليق بنا أن نبشر به ، أى نعلن لكل أحد عن هذا الخلاص الذى نلناه .

#### فهل نحن حقاً أمناء على هذا العهد ...

هل نعتبر كل يوم نتناول فيه يوم عيد ، قائلين : هذا هو اليوم الذى صنعه الرب ، فلنفرح ولنبتهج فيه ، كما نعتبر يوم الخميس الكبير هذا عيداً ...

وهل نهدرك تماماً ، كيف طهرنا الرب بهذا الدم الذى يسفك مُنفَرة الخطايا ، وصيرنا به قديسين ، كما في القداس :

#### القدسات للقديسين ...

لعل عبارة « القديسين » هذه ، تبكتنا من الداخل ، من جهة عدم إستحقاقنا ، وأيضاً تدفعنا إلى قدام لكى نسلك كما يليق بأناس قد قدسهم الرب بدمه وطهرهم من كل خطية ...

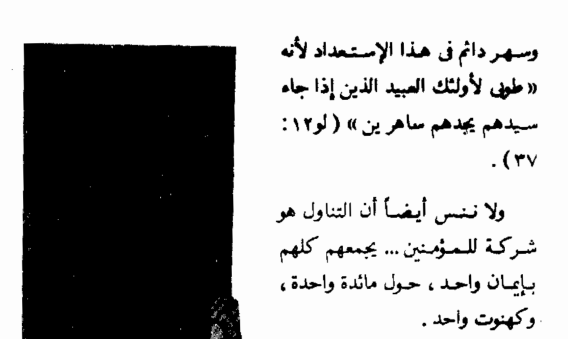
إذن ما أجمل أن نبشر بموته ، الذي وهبنا كل هذا .

عبارة أخرى دخلنا فيها في عهد مع الرب هي: أن نذكر الرب ، إلى أن يجيء ...

ما معنى كلمة نذكره؟ هل معناها أن يكون الرب في أذهاننا باستمرار، كما يقول المرتل «جعلت الرب أمامى في كل حين، لأنه عن يمينى فلا أتزعزع» أم معناها قول المرتل «عبوب هوإسمك يارب، فهو طول النهار تلاوتى» أم معناها أن نذكر الرب في كل ما فعله من أجلنا: في إخلائه ذاته، وتجسده، وتعليمه، وعبته، وآلامه، وصلبه، وقيامته، وصعوده إلى الساء وجلوسه عن يمين الآب... بكل ما تحمل هذه الذكريات من معان ومن روحيات.

أم المقصود أن نذكر كل هذا معاً ، ونظل نذكره إلى أن يجيء .

وفى عبارة « إلى أن يجىء » إيمان بالمجىء الثانى للرب. عبارة « إلى أن يجىء » إيمان بالمجىء ، واستعداد لهذا المجيء ،



فليعطنا الرب بركة هذا اليوم، وبركة هذا السر العظيم الذى لخلاصنا.

آمين

أهم ما تميزت به علاقة السيد المسيح ربنا بتلاميذه ، هو تلك المحبة الكبيرة جداً ، التي بها نزل من السهاء وأخلى ذاته ...

ولكن محبة السيد الرب ، ظهرت في أعمق صورة لها ، في الأسبوع الأخير ، أسبوع الآلام ...

تكنى هذه العبارة التي يقول فيها الإنجيل المقدس:

« إذ كان قد أحب خاصته الذين في العالم ، أحبهم حتى المنتهى » (يو١: ١).

عبارة «حتى المنتهى » هذه ، يغوص فيها المتأمل ما شاء ، ولا يمكن أن يدرك أعماقها ...

كان الرب يعرف أن حادثة الصلب هذه ، يمكن أن تتعب تلاميذه ، إذ يجدون معلمهم العظيم ، المبهر في معجزاته ، محتقراً و يسمر بالمسامير... وأخيراً يموت وسط ضروب الاستهزاء...

لذلك نرى الرب ، خلال هذا الأسبوع ، وقد أهم جداً ... كيف يعد تلاميذه ـ نفسياً وروحياً ـ لمواجهة موضوع صلبه .

كان هذا الموضوع يشغله جداً. فلم تشغله ذاته هو: لا عملية القبض عليه ... ولا محاكمته وما فيها من شهود زور ومن تهم ملفقة ، ولا الاهانات الكثيرة التى تصيبه من ضرب ولطم وشتائم ، مع عبارات التحدى والإستفزاز... ولا نقله من مكان لآخر ليواجه حنان وقيافا ، وبيلاطس

وهيرودس ... ولم يشغله ما سيتحمله من آلام وعذابات في الشوك والجلد والمسامير والصليب

إنما كان عمق قلبه فى غيره . وكان إنشغاله بأمرين : كيف يخلص العالم ، وكيف يحفظ تلاميذه فى هذه التجربة .

كان يريد أن يحفظهم في تلك الساعات الرهيبة عليهم لا عليه حر لا تهتز الكنيسة كلها إن اهتز إيمانهم به .

كان يـر يـد أن يثبت إيمان هؤلاء التلاميذ ، سواء فى أحداث ما قبيل الصلب ، وأثنائه ، و بعد الصلب .

#### معروف أنه بعد الصلب والقيامة ، ظهر لهم لتثبيتهم .

ظهر لمريم المجدلية ، ولبطرس ، ولتلميذى عمواس ، وللنسوة القديسات ، وللاحد عشر ، وظهر لأكثر من خسمائة أخ ، كما ظهر فيا بعد لشاول الطرسوسي . وقضى مع تلاميذه أربعين يوماً بعد القيامة ، يثبتهم ويحدثهم عن الأمور المختصة بملكوت الله ...

كل هذا بعد القيامة . ولكن قبل الصلب كيف ثبتهم ؟

## ١ ـ قبل الصلب بستة أيام ، أقام لعازرمن الموت (يو١١).

وذلك بعد أربعة أيام من موت لعازر، بعد أن قيل عنه إنه أنتن. وكان لهذه المعجزة العظيمة دوى كبير، فآمن به كثيرون وأعطى بها لتلاميذه فكرة عملية عن القيامة من الموت، حتى بعد فقد كل أمل ... إنها معجزة تسند إيمانهم، من جهة قدرته، ومن جهة قيامته إن رأوه يموت ...

#### ٢ ـ وقبل إقامة لعازر، وهب البصر للمولود أعمى (يو ٩).

وهى معجزة واضحة تدل على لاهوته ، إذ فيها القدرة على الخلق ، وقد خلق عينين من طين . وأحدثت هذه المعجزة أيضاً دو ياً ، حتى أن ذلك الأعمى نفسه قال بعد إبصاره «منذ الدهر لم يسمع أن أحداً فتح عينى مولود أعمى » (يوه: ٣٢) . وإنتهت المعجزة بأن هذا الأعمى آمن أن السيد المسيح هو إبن الله وسجد له (يوه: ٣٨).

أراد السيد بهاتين المعجزتين ، أن يسند إيمان التلاميذ أيضاً .

فبالاضافة إلى عمل المحبة من جهة المولود أعمى ، ومن جهة لعازر وأسرته ، كانت لهاتين المعجزتين نتائج أخرى : بعضها فى نفس الوقت إذ آمن كثيرون . و بعضها ظل مختزناً إلى وقت الصلب ، لتقوية إيمان من يضعفون ...

وماذا أيضاً ؟ ماذا فعله أيضاً لتقوية إيمان تلاميذه ؟

## ٣ ـ أظهر هم سلطانه أثناء تطهيره الهيكل .

وذلك فى يوم أحد الشعانين ، اليوم التالى لمعجزة إقامته لعازر من الموت . دخل أورشليم كملك ، والشعب كله يهتف له ، ويستقبله بأغصان الزيتون وسعف النخل .

وفى تلك المناسبة قام بتطهير الهيكل فى قوة وسلطان ، وهو يقول عنه « بيت أبى » ، و يوبخ الكهنة ورؤساء هم بقوله « جعلتموه مغارة لصوص » ... ولم يستطع أحد أن يقاومه ... كان أقوى من كل مقاومة .

كان سيد الموقف. وكل عبارة سمعها رد عليها بقوة وبحجة لا تحتمل الجدل.

وكل هذا رفع معنو يات التلاميذ . وماذا أيضاً ؟

#### ٤ ـ بنفس القوة وبخ جميع القيادات اليهودية .

و بخ الكهنة بمثل الكرامين الأردياء . وقال لهم « ملكوت الله ينزع منكم ، و يعطى لأمة تصنع ثماره » ( مت ٢١ : ٤٣ ) .

وأبكم الصدوقيين في موضوع قيامة الأموات (مت ٣٤:٢٢). وكذلك الناموسين أيضاً. ووبخ الكتبة والفريسين في عنف، قائلاً «ويل لكم أيها الكتبة والفريسيون المراؤون » (مت ٢٣).

وكان أقوى من الكل ، حتى قال عنه متى البشير: « فلم يستطع أحد أن يجيبه بكلمة . ومن ذلك اليوم لم يجسر أحد أن يسأله البتة » ( مت ٢٢: ) .

وكل ذلك كان يقوى معنويات التلاميذ، ويشعرهم بقوة معلمهم، ويعدهم للتجربة المقبلة ... وماذا أيضاً ؟

## ٥ ـ لعن شجرة التين غير المثمرة ، فيبست في الحال .

وكانت هذه الشجرة ، ترمز إلى الرياء ، لوجود مظهر حياة ، ورق أخضر ، ولكن لا ثمر . و بلعنتها لعن الرياء . ودل الرب بهذا على لاهوته وسلطانه على الطبيعة . فبكلمة منه يبست الشجرة ...

« فلها رأى التلاميذ ذلك تعجبوا قائلين : كيف يبست التينة في الحال » (مت ٢١: ٢٠). فأعطاهم الرب درساً في الإيمان، وقال لهم

« الحق أقول لكم إن كان لكم إيمان ، ولا تشكون ، فلا تفعلون أمر التينة فقط ، بل إن قلتم أيضاً لهذا الجبل إنتقل وإنطرح في البحر ، فيكون » ...

« إن كان لكم إيمان ولا تشكون » عبارة ليتها تثبت معهم وقت صلب معلمهم وموته ودفنه ... وماذا أيضاً ؟

#### ٣ ـ غسل الرب أرجلهم ، رمزاً للنقاوة .

و بعد أن غسل أرجلهم ، قال لهم : أنتم الآن طاهرون ... ( يو١٣ : ١٣ ) ، لعلهم بهذه الطهارة يثبتون ، بالقوة التي أخذوها من غسل الرب لأرجلهم ... ماذا أيضاً ؟

#### ٧ ـ أعطاهم أيضاً سر الإفخارستيا ...

منحهم جسده ودمه الأقدسين ، لكى يمنحهم قوة روحية بهذا السر العظيم ، إذ سبق أن قال لهم «من يأكل جسدى و يشرب دمى ، يثبت في وأنا فيه » (يو٦: ٥٦) . إذل فقد كان هذا سرأ للثبات في الرب ، ينفع التلاميذ في ساعة التجربة . إذ كان الرب يطعم طبيعتهم الضعيفة ، بطبيعة أقوى وأسمى منها ...

وفى نفس الوقت كان يهد أفكارهم لقبول الخبر «هذا هو جسدى الذى يبذل عنكم ... و ... دمى الذى يسفك عنكم » (لو٢٢: ٢٠،١٩) « الذى يسفك من أجل كثيرين » (مر١٤: ٢٤) « الذى يسفك من أجل كثيرين » (مر٢٤: ٢٨) .

عبارة « سفك دمه » هذه ، كانت تمهيداً ، حتى لا يفاجأوا بما حدث في نفس الليلة وفي ثاني يوم .

## ٨ ـ وهكذا كاشفهم بالحقيقة حتى لا يفاجأوا 🕌 ...

قال لهم أكثر من مرة «أنه ينبغى أن يذهب إلى أورشليم، ويتألم كثيراً من الشيوخ ورؤساء الكهنة والكتبة، ويقتل، وفي اليوم الثالث يقوم» (مت١٦٠: ٢١) وأيضاً قال لهم «ها نحن صاعدون إلى أورشليم، وإبن الإنسان يسلم إلى رؤساء الكهنة والكتبة، فيحكمون عليه بالموت، ويسلمونه إلى الأمم لكى يهزأوا به ويجلدوه ويصلبوه. وفي اليوم الثالث يقوم» (مت٢٠: ١٩،١٨).

#### وهكذا كان يربط في حديثه الصلب والقيامة ، لتعزيتهم ...

وقبل الفصح بيومين ، كررعليهم نفس الخبر فقال «تعلمون أنه بعد يومين يكون الفصح ، وإبن الإنسان يُسلم ليُصلب » (مت٢٦: ٢) . وفيا هم يتناولون الفصح معه ، قال لهم « واحد منكم سيسلمني » .

٩ ـ وبعد الفصح والعشاء الربانى ، جلس معهم جلسة طويلة .
هذه الجلسة سجلها القديس يوحنا فى أربعة أصحاحات من إنجيله
(١٦ ، ١٥ ، ١٥ ، ١٥ ) ، كلمهم فيها بصراحة كاملة ، وعزاهم بكلام
كثير، فيه حديث عن القيامة ، وعن الروح القدس وعمله فيهم ، وفيه
نصائح لهم . ونرجو أن نعرض لهذا الحديث بالتفصيل .

١٠ وظل إهتمامه بهم ، حتى أثناء القبض عليه ،
 فعندما جاء الجند ليقبضوا عليه ، قال لهم «إنى أنا هو. فإن كنتم
 تطلبوننى ، دعوا هؤلاء يذهبون ... ليتم القول الذي قاله «إن الذين

أعطيتني ، لم أهلك منهم أحداً » (يو١٨: ٨، ٩).

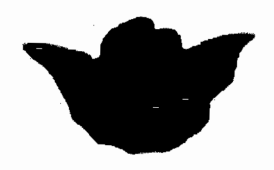
وهكذا كان مشفقاً على تلاميذه ساعة القبض عليه ، مهتماً بهم أكثر من اهتمامه بنفسه . يهمه أن يكونوا طلقاء ، وأن يفلتوا من الجند . أما هو فليسلم نفسه و يقبض عليه ...

#### ١١ - حتى وهو على الصليب أيضاً .

إهتم بخاصته كذلك ، وهو في عمق آلامه...

فلم يترك أمه العذراء وحيدة ، إنما عهد بها إلى تلميذه الحبيب يوحنا . « ومن تلك الساعة أخذها التلميذ إلى خاصته » (يو١٩: ٢٧) . وكان في ذلك بركة لهذا التلميذ ، إذ اهتم به الرب ، ووهبه أماً روحية ، هي أقدس أم وأحن أم ، في هذا العالم كله ...

ومن إهتمام المسيح بتلاميذه حديثه الوداعى لهم . ١٢ ـ وأيضاً صلاته الطويلة من أجلهم . فلنتناول هذين المرضوعين بتفصيل أكثر...





فى الحقيقة إن الإنسان لابد أن يتردد كثيراً قبل أن يتكلم عن جلسة وداعية بين المسيح وتلاميذه. فنسأل أولاً:

## أحقاً ودع المسيح تلاميذه ؟

الوداع معناه الترك. والمسيح لم يتركهم مطلقاً، هذا الذي قال لهم «حيثا إجتمع إثنان أو ثلاثة بإسمى، فهناك أكون في وسطهم» (مت١٨: ٢٠). وهو الذي قال لهم أيضاً قبيل الصعود «ها أنا معكم كل الأيام وإلى إنقضاء الدهر» (مت٢٨: ٢٠).

ولكنه على أية الحالات كان تركَّأ بالجسد ، وإلى حين .

ومع ذلك كان الأمر صعباً عليهم. وكان الرب يعرف هذا، لذلك جلس معهم يخفف عليهم و يعزبهم.

كان يعرف أن هذا الأمرصعب عليهم. ويظهر هذا من قوله لهم «لأنى قلت لكم هذا، قد ملاً الحزن قلو بكم » (يو١٦: ٦). فما هو هذا الأمر الذي قاله لهم فحزنوا؟ إنه قوله لهم «أما الآن فأنا ماض إلى الذي أرسلنى ».

كان لابد أن يواجههم الرب بالواقع الذي سيحدث ... ثم بعد ذلك يعالج تأثير هذا على مشاعرهم . بعد. وكما قلت لليهود: «حيث أذهب أنا لا تقدرون أنتم أن تأتوا» (يو17: ٢٣)

وكان لابد أن يرد على سؤالهم الذي يقولونه:

« إلى أين تذهب؟ » ( يو ١٣ : ٣٦ ) .

« لسنا نعلم أين تذهب؟ » ( يو ١٤ : ٥ )

كان لابد أن يجيب المسيح ، و بصراحة . فبماذا أجاب ؟

قال: إني ذاهب إلى الآب (يو١٦: ١٦).

و بعد قليل لا تبصرونني ( يو ١٦ : ١٧ ) . وماذا أيضاً ؟

إنكم ستبكون ، والعالم يفرح ( يو ١٦ : ٢٠ )

وكان لأبد أن يقول لهم حقيقة أخرى ، بالإضافة إلى ذهابه وهى : إن كانوا قد اضطهدوني ، فسيضطهدونكم » (يوه ١ : ٢٠).

ولتعز يتهم أعطاهم الرب رجاء في كل شيء . فمن جهة ذهابه ، سيرونه مرة أخرى ...

إن عبـارة « لا تـبـصـرونني » أو « لا ترونني » هي نصف الحقيقة ، النصف المؤلم . فما هو النصف الآخر المعزى ؟

قال لهم الرب « بعد قليل لا تبصرونني . ثم بعد قليل أيضاً ترونني » (يو١٤: ١٤) . « بعد قليل لا يراني العالم . وأما أنتم فترونني » (يو١٤: ١٤) . معنى أن العالم لا يراك ، إنك ستموت . فكيف نراك نحن إذن ؟ يجيب المسيح عن هذا الفكر . بقوله «إني أنا حي » « في ذلك اليوم

تعلمون إنى أنا فى أبى ، وأبى في » «الذى يحبنى ... أطهر له ذاتى » (يو14: ١٩-٢١).

## أعطاهم إذن فكرة عن قيامته ، وإنهم سيرونه .

كان قد قال لهم إن إبن الإنسان سيصلب ، وفي اليوم الثالث يقوم (مت١٦: ٢١) (مت٢٠: ١٨، ١٨). وهو اليوم يؤكد لهم هذه الحقيقة في عبارات كلها حب:

« لا أترككم يتامى . إنى آتى إليكم » ( يو ١٤ : ١٨ ) .

نصف الحقيقة « إنكم ستبكون وتنوحون والعالم يفرح » . فما هو النصف الخقيقة « إنكم ستحون ؟ أنه «ستحزنون ، ولكن حزنكم سيتحول إلى فرح ... سأراكم أيضاً ، فتفرح قلوبكم . ولا ينزع أحد فرحكم منكم » (يو١٦: ٢٢،٢٠) .

#### عجيب هو الرب ، إنه في وداعة ، يتحدث عن الفرح .

كان يؤله جداً حزن تلاميذه بسبب فراقه لهم . إنه يعرف تماماً مقدار محبتهم له . أما عن محبته هو ، فيكنى قول الكتاب عنها «إذ كان قد أحب خاصته الذين في العالم ، أحبهم حتى المنتهى » (يو١٣ : ٢) . وقلب الرب حساس جداً من جهة راحة هؤلاء الذين يحبهم ويحبونه . لذلك يقول لهم هنا : لا أترككم يتامى .

عبارة « يتامى » هنا ، تشعرهم بأنهم أولاده . وهوفي هذه الجلسة يستخدم أيضاً تعبير « يا أولادي » « يا أولادى ، أنا معكم زماناً قليلاً بعد » (يو١٣: ٣٣).

أنتم أولادى ، وأنا أعلم أنكم تتيتمون من بعدى ، ولكنى لا أترككم يتامى ، ولا أترككم حزانى ، سآتى إليكم . سأراكم فتفرح قلو بكم . لا أترككم مطلقاً للحزن ، فأنا لا أحتمل حزنكم ...

أريد في هذا الوداع الصعب ، أن أفرح قلوبكم ، وأقول لكم إن حزنكم هو إلى حين ، وحين بسيط ، فبعد قليل سترونني .

# أنتم لست فقط أولادى ، بل أحبائي أيضاً .

« أنتم أحبائى ، إن فعلتم ما أوصيتكم به . لا أعود أسميكم عبيداً ... لكنى قد سميتكم أحباء » (يوه ١: ١٥،١٤) . أنا سأضع نفسى عنكم «ليس لأحد حب أعظم من هذا ، أن يضع أحد نفسه عن أحبائه » (يوه ١: ١٣) . «كما أحبنى الآب أحببتكم أنا . إثبتوا في عبتى » (لوه ١: ١٩) .

جميل أن تكون جلسة الوداع ، هى حديث حب كهذا . و يضيف الرب في تعزيته لهم تشبيهاً جميلاً ، يشعرهم أنه لا إنفصال بينه وبينهم ، وهوعلاقة الكرمة بالأغصان .

فيقول لهم «أنا هو الكرمة ، وأنتم الأغصان » (يوه ١: ٥) . إننا معاً ، «أنتم فيّ ، وأنا فيكم » علاقتى بكم ، كعلاقة الرأس بالجسد . لستم غر باء عنى . إثبتوا فيّ . وأنا فيكم ، كما يثبت الغصن فى الكرمة ، حينئذ لا يكون وداع بينى و بينكم ، لأنه لا يكون فراق أبداً .

ما أجمله تشبيه ، كله حب وعاطفة وعزاء ، في ساعة كهذه . مبارك أنت يارب في كل تعز ياتك الجميلة ...

يضيف أيضاً بأن ذهابه هو للفائدة وللفرح .

فيقول لتلاميذه « لا تضطرب قلوبكم ولا تجزع . سمعتم أنى قلت لكم إنى ماض ، ثم آتى إليكم . لوكنتم تحبوننى ، لكنتم تفرحون لأنى قلت أمضى إلى الأب » (يو١٤: ٢٨،٢٧).

نعم ، لأنه بهذا تنتهى عبارة « أخلى ذاته » (فى ٢: ٧،٦). هناك سأرجع إلى ما قبل إخلاء الذات ، وذلك أعظم ... لذلك إن كنتم تحبوننى ، ستفرحون إنى أمضى .

ثم أن ذهابي نافع لكم ، لأعد لكم مكاناً .

« لا تضطرب قلوبكم ... فى بيت أبى منازل كثيرة ... أنا أمضى لأعد لكم مكاناً . آنى أيضاً وآخذكم إلى ، لكم مكاناً ، آنى أيضاً وآخذكم إلى ، حتى حيث أكون أنا ، تكونون أنتم أيضاً » (يو١٤: ١-٣) . نعم ، سنكون معاً باستمرار .

ولكن وجودنا الدائم معاً ، سيكون هناك وليس هنا .

لا تضطرب قلو بكم ، فهذا أفضل . أما هنا ، فإنى أترك لكم سلامى «سلامى أترك لكم ، سلامى أنا أعطيكم » (يو١٤ : ٢٧) إنه سلام من نوع آخر ، سلام روحى ثابت ، ليس كالسلام الذى يعطيه العالم ... لكن كيف يكون لنا سلام يارب ، وأنت بعيد عنا ؟

هنا الفائدة الثالثة من ذهابى . أرسل لكم الروح القدس: وقد أفاض الرب في حديثه عن هذه النقطة بالذات:

فقال لهم إن الروح القدس هذا ، هو الروح المعزى ، الذى سيكون سبب عزاء لهم . وقد كرر عبارة ( المعزى ) أكثر من مرة . فقال لهم : « لأنه إن لم أنطلق ، لا يأتيكم المعزى . ولكن إن ذهبت أرسله لكم » (يو١٦: ٧) ، لذلك :

« أقول لكم الحق ، إنه خير لكم أن أنطلق » (يو١٦: ٧).

« وأما المعزى الروح القدس الذي يرسله الآب بإسمى ، فهو يعلمكم كل شيء ، و يذكركم بكل ما قلته لكم » (يو١٤: ٢٦) « ومتى جاء المعزى الذي سأرسله أنا إليكم من الآب ، روح الحق إلذي من عند الآب ينبثق فهو يشهد لى ، وتشهدون أنتم أيضاً » (يو١٥: ٢٦) « ومتى جاء ذاك ، روح الحق ، فهو يرشدكم إلى جميع الحق » (يو١٥: ٢٦) .

وأضاف الرب في تعزيته لتلاميذه ، بأن هذا الروح المعزى سيمكث معهم إلى الأبد ، وسيكون فيهم (يو؟ ١٠،١٦ ).

هذا يذكرنا أيضاً بما قاله لهم قبيل الصعود « ولكنكم ستنالون قوة متى حل الروح القدس عليكم ، وحينئذ تكونون لى شهوداً » (أع ١: ٨) ... كان الحديث عن الروح القدس تعزية كبيرة للتلاميذ...

# نلاحظ في وداع المسيح لتلاميذه إنه كان صريحاً معهم

أراد أن يعزيهم على أساس الحق والواقع ، و يقوى قلوبهم ولكن بدون اخضاء الحقائق ، كما كان صريحاً معهم من جهة أخطائهم ومن جهة

المتاعب التي ستصادفهم ، بعد صلبه .

## كان هذا نافعاً لهم من جهة الإيمان ، واتقاء المفاجأة .

قـال لهـم « أقـول لكم الآن قبل أن يكون ، حتى متى كان تؤمنون » (يـو١٣: ١٩) (يـو١٤: ٢٩) «كـلمتكم بهذا حتى إذا جاءت الساعة ، تذكرونى أنى قلته لكم » (يو١٦: ٤) .

## كان صريحاً معهم في ذكر ما سيصدر عنهم من أخطاء.

قال لهم إن الشيطان مزمع أن يغر بلكم ، وإنكم كلكم تشكون في هذه الليلة ، وقال تأتى ساعة وقد أتت الآن تتفرقون فيها كل واحد إلى خاصته وتتركونني وحدى . وقال لبطرس ستنكرني ثلاث مرات . وحتى يهوذا قدم له الرب تحذيرات . فقال واحد منكم سيسلمني ، وحدد ذلك بقوله الذي أغمس أنا اللقمة وأعطيه ، وقال له موبخاً «ما أنت تعمله فاعمله بأكثر سرعة (يو١٣: ٢١، ٢١) .

## وكان صريحاً معهم في ذكر المتاعب التي سيتعرضون لها.

فقال لهم «إن كانوا قد اضطهدوني فسيضطهدونكم » «إن كان العالم يبغضكم فاعلموا أنه قد أبغضني قبلكم » «لأنكم لستم من العالم ... لذلك يبغضكم العالم » (يوه ١: ١٨- ٢٠) بل قال لهم أكثر من هذا «سيخرجونكم من المجامع ، بل تأتي ساعة يظن فيها كل من يقتلكم أنه يقدم خدمة لله » (يوه ١: ٢). حقاً إن الصراحة في هذه الأمور أفضل . لذلك قال لهم في هذا المجال «قد كلمتكم بهذا لكي لا تعثروا .

إن السيد المسيح واضح في هذا الأمر منذ البداية ، منذ حديثه عن الباب الضيق وعن حمل الصليب. ولكنه أيضاً يخلط الحديث عن الضيقة بالعزاء ، فيقول لهم « في العالم سيكون لكم ضيق . ولكن ثقوا أنا قد غلبت العالم » (يو١٦: ٢٣) . ومادام قوتي معكم ستغلبونه ...

# نلاحظ في هذه الجلسة الوداعية ، إنه أعطاهم وعوداً كثيرة:

بعضها من جهة ظهوره لهم مثل «أنا آتى إليكم» «بعد قليل تروننى » «أعد لكم مكاناً ... آتى وأخذكم إلى ... » ... و وعود أخرى من جهة أرساله الروح القدس إليهم ، وعمل هذا الروح فيهم ومكوثه معهم إلى الأبد ... وأيضاً وعود أخرى من جهة طلباتهم ، فقال لهم «كل ما طلبتم من الآب بإسمى يعطيكم » «أطلبوا تأخذوا ليكون فرحكم كاملاً » (يو١٠: ٢٤، ٢٣) «مها سألتم بإسمى ، فذلك أفعله ... إن سألتم شيئاً بإسمى فإنى أفعله » (يو١٤: ١٤، ١٣).

ولعل من الوعود المعزية جداً ، والعجيبة أيضاً ، قوله لهم: «الحق الحق أقول لكم: من يؤمن بى ، فالأعمال التي أنا أعملها ، يعملها هو أيضاً ، و يعمل أعظم منها » (يو؟ ١٠١).

#### وفي جلسته الوداعية معهم ، زودهم بوصايا .

فن جهة علاقتهم ببعضهم البعض ، أعطاهم وصية واحدة لا غير وهى «هذه هى وصيتى ، أن تحبوا بعضكم بعضاً » . وإلى أى حد يارب يكون هذا الحب ؟ فيكمل وصيته قائلاً : « ... أن تحبوا بعضكم بعضاً ، كما

أحببتكم » (يوه ١: ١٢). ومن يستطيع هذا ، أن نحب بنفس الحب الذي أحببتنا به ، حتى بذلت ذاتك عنا ، الحب الذي قيل فيه «... أحب خاصته الذين في العالم ، أحبهم إلى المنتهى » (يو١٣ : ١).

ولكن الرب يكرر نفس الوصية ، في نفس الجلسة الوداعية : « وصية جديدة أنا أعطيكم ، أن تحبوا بعضكم بعضاً . كما أحببتكم أنا ، تحبون أنتم أيضاً بعضكم بعضاً » ( يو١٣ : ٣٤ ) و يعتبر الرب أن هذه الحبة التي مثل محبته ، علامة التلمذة له ، فيقول « بهذا يعرف الجميع أنكم تلاميذي ، إن كان لكم حب ، بعضكم لبعض » ( يو١٣ : ٣٥ ) .

## إنه مستوى سامى جداً من الحب، يطلبه الرب منا .

نحب بعضنا بعضاً ، كما أحبنا هو . وكيف أحبنا هو؟ يعمق الرب مفهومنا لهذا الحب ، فيقول «كما أحبنى الآب ، كذلك أحببتكم أنا . أثبتوا في محبتى » (يوه ١: ٩) . أصارحك يارب أن الأمر قد إزداد صعوبة في الفهم ، أو صعوبة في التنفيذ . وهنا نعرض وصية الحبة كما أعطيت لنا ، في ثلاث نقاط :

أ ـ الآب أحب الإبن ( وهي محبة غير محدودة بلا شك ) .

ب - والإبن أحبنا ، بنفس المحبة (غير المحدودة) التي أحبه بها الآب .

جــ والمطلوب أن نحب بعضنا بعضاً بهذا الحب.

ها مطانية يارب أمامك . أعترف أننا لم نصل ولن نصل مطلقاً إلى مستوى هذا الحب. حقاً إنها وصية جديدة. جديدة في مفهومها ، وجديدة في مستواها ، وجديدة في هذا التشبيه الذي شبهت به ... إننا مهما أحببنا ، ومهما بذلنا ، فلن نصل إلى محبة الإبن لنا ، أو إلى محبة الآب للإبن .

لهذا نتضع أمامك ، ونطلب أن تسكب فينا هذا الحب من عندك ، من الروح القدس ، لأن الطاقة البشرية وحدها لا تستطيعه ... نحب بعضنا بعضاً ، كما أحبنا! وكيف ذلك ؟

## لقد أحب المسيح تلاميذه ، في محبتهم له ، وفي ضعفاتهم .

كما أحبهم وهم يحبونه ، أحبهم أيضاً في خوفهم وفي ضعفهم وفي هروبهم . قال لبطرس ستنكرني ثلاث مرات . ولم يقل ذلك في إنفعال ، ولا في غضب ، إنما في حب وإشفاق ، وهو يقول معها «طلبت من أجلك لكي لا يفني إيمانك » . إنه يحبنا في سقطاتنا وضعفاتنا ، لكي يخلصنا من هذه السقطات والضعفات ... «فيا نحن خطاة ، مات المسيح لأجلنا » (روه: ٨).

وفى البستان ، حينا تركوه وحده وناموا ، قابل أيضاً ضعفهم بإشفاق ، ونسب الضعف إلى الجسد فقط ، وقال عنهم « الروح نشيط ، أما الجسد فضعيف » (مت ٢٦: ٤١) « ناموا الآن واستريحوا » .

وسيأتى الوقت الذي أعطى فيه نشاطاً للروح والجسد معاً ...

أنتم الآن ضعفاء . هذا حق . لذلك لا تبرّحوا أورشليم حتى تلبسوا قوة من الأعالى » (لو ٢٤) . وهذه القوة ستنالونها حين يحل الروح القدس عليكم ، وحيننذ تكونون لى شهوداً » (أع ١: ٨) .

# أنا لا أحتقر الضعف ، إنما في حبى أمنح القوة . هذه محبق لكم . فاذا ستكون محبتكم لي ؟

سأضرب لكم مثالاً لهذه المحبة «أنا الكرمة ، وأنتم الأغصان » (يوه ١: ٥). إذن نحبك يارب ، كما يحب الغصن كرمته ، إذ لا حياة له بدون الثبات في الكرمة . إن إنفصل عنها يجف ويموت .

لذلك قال لهم الرب في جلسته الوداعية « اثبتوا في محبتي » « الذي يثبت فئي وأنا فيه ، هذا يأتي ثمر كثير» (يوه١: ٥).

وماذا عن الذي لا يثبت ؟ قال الرب لهم « إن كان أحد لا يثبت في ، يطرح خارجاً كالغصن ، فيجف ، ويجمعونه و يطرحونه في النار فيحترق » ولذلك « اثبتوا في ، وأنا فيكم » « اثبتوا في محبتي » (يوه ١ : ٤ ، ٥) . ولعل التلاميذ يسألون :

# كيف نستطيع يارب أن نحبك ، ونثبت في محبتك .

يجيبهم الرب في هذه الجلسة الوداعية «أن حفظتم وصاياى تثبتون في عجبته » (يوه: ١٠) . عبتى ، كما إنى أنا قد حفظت وصايا أبى وأثبت في محبته » (يوه: ١٠) . إذن فالحبة ليست مجرد عاطفة ، ولا يليق بنا أن نحب بالكلام واللسان ... » ( ١ يو٣: ١٨) .

#### فحبتنا للرب ، تظهر في حفظنا لوصاياه ...

وهنا ذكر المسيح تلاميذه بوصاياه ، بكل ما سمعوه منه قبل ، لكى يعملوا به . ولكن ماذا يحدث إن نسوا ما قاله لهم ؟ لقد طمأنهم من جهة

هذا أيضاً. وقال لهم: سأرسل لكم الروح القدس المعزى. وذاك « يذكركم بكل ما قلته لكم » (يو؟ ١٤).

لقد إهتم المسيح بتلاميذه ، الذين ائتمنهم على نشر الإنجيل .

بذل كل الجهد لكى يثبتهم ، لأن فى ثباتهم ثباتاً للكنيسة كلها ، وثباتاً للإيمان الذى سيجاهد هؤلاء من أجله .

ومادام الأمر أمر الإيمان ، لذلك نرى أن المسيح في هذه الجلسة الوداعية ، قد تكلم معهم في أمور إيمانية .

فى جلسته معهم ، شمل حديثه أيضاً عقيدة الثالوث القدوس . فحدثهم عن الآب والروح القدس وعن ذاته ...

ذكرنا ما قاله لهم عن الروح القدس ، وعمله فيهم ، وحلوله عليهم ، ومكوثه معهم ، وإرشاده لهم ...

كذلك ما أكثر الحديث الذى قاله فى تلك الجلسة عن الآب « أنا ماض إلى أبى » « من عند الآب خرجت ، وأتيت إلى العالم ، وأيضاً أترك العالم وأرجع إلى الآب » ( يو١٦ : ٢٨ ) .

« المعزى الذى سيرسله الآب بإسمى » « الذى سأرسله أنا إليكم من الآب ، الذى من عند الآب ينبثق ، فهو يشهد لى » (يوه ١: ٢٦) (يوه ١: ٢٦) . هاتان آيتان ، كل منها واضحة في حديثها عن الثالوث القدوس .

# أما عن علاقة الآب بالإبن ، فقال هم :

« أنها في الآب والآب فئي » « الذي رآني فقد رأى الآب » (يو١٤: ٩-١١). وكمان قد قمال لهم من قبل « أنها والآب واحد » (يو١٠: ٣٠).

# وقد كرر هذه المعلومات ، في صلاته لأجلهم .

فقال للآب « احفظهم فى إسمك الذين أعطيتنى ، ليكونوا واحداً كما غين » (يو١٧: ١١) . فأعلن هنا أنه والآب واحد ... وكرر هذا المعنى أيضاً في صلاته فقال «ليكونوا واحداً ، كما أننا نحن واحد . أنا فيهم ، وأنت في ، ليكونوا مكملين إلى واحد » (يو١٧: ٢٣، ٢٢) . وقال أيضاً «ليكون الجميع واحداً ، كما أنك أنت أيها الآب في ، وأنا فيك ، ليكونوا هم أيضاً واحداً فينا » (يو١٠: ٢١) .

إنه يقدم لهم العقيدة في كلامه ، وفي صلاته .

# ثم يحدثهم عن الآب الذي يحبهم ...

فيقول «الذي يحبنى ، يحبه أبى ، وأظهر له ذاتى » (يو؟ ١: ٢١) . «إن أحبنى أحد ، يحفظ كلامى ، ويحبه أبى ، وإليه نأتى ، وعنده نصنع منزلاً » (يو؟ ١: ٣٣) ... إنه يريد أن يربطهم بالآب ، فيحدثهم عن الآب ومحبته لهم . وهكذا يقول «تأتى ساعة ، حين لا أكلمكم بأمثال ، بل أخبركم عن الآب علانية ... لأن الآب نفسه يحبكم ، لأنكم قد أحببتمونى ، وآمنتم أنى من عند الآب خرجت » (يو؟ ١: ٢٧،٢٥) .

# وفي صلاته عنهم ، يريدهم أن يعرفوا الآب .

فيقول « أيها الآب ... مجد إبنك ... هذه هي الحياة الأبدية أن يعرفوك أنت الإله الحقيق وحدك ، ويسوع المسيح الذي أرسلته » (يو١٧: ٣-١).

لقد عرف التلاميذ المسيح . ولكنه يريد أن يعرفهم بالآب أيضاً ، ويعرفهم أن كل شيء هو من الآب . وقد نجح في كل هذا ، إذ يقول في صلاته لله الآب :

« أنا أظهرت إسمك للناس الذين أعطيتني من العالم ... والآن علموا أن كل ما أعطيتني هو من عندك » (يو١٧: ٧،٦).

### المسيح وهوماض إلى الآب ، يربط تلاميذه بالآب:

وهكذا يقول: أيها الآب البار، إن العالم لم يعرفك. أما أنا فعرفتك. وهؤلاء عرفوا أنك أرسلتني . وعرفتهم إسمك، وسأعرفهم، لكي يكون فيهم الحب الذي أحببتني به، وأكون أنا فيهم .

### وبهذا الحب ، طلب من الآب أن يخفظهم .

وهكذا قال في صلاته « لست أنا بعد في العالم . وأما هؤلاء فهم في العالم ... إيها الآب القدوس ، أحفظهم في إسمك ... لست أسألك أن تأخذهم من العالم ، بل أن تحفظهم من الشرير » .

« حين كنت أنا معهم في العالم ، كنت أحفظهم ... أما الآن فإني آتى إليك » ... أحفظهم في إسمك (يو١٧: ١١-١٥).

# والمسيح يصلى أيضاً أن يكون معهم باستمرار:

فيقول « أيها الآب ، أريد أن هؤلاء الذي أعطيتني يكونون معي ، حيث أكون أنا » (يو١٧: ٢٤).

إنها عبارة مؤثرة ، تدل على مدى الحب العميق الذى فى قلب السيد المسيح من نحو تلاميذه ...

# حب المسيح لتلاميذه ، وحفظه لهم ، كان أمراً لازماً .

لأنه إن كان الشيطان قد بدأ يعمل ضدهم ، وأزمع أن يغر بلهم ، فلابد من الناحية الأخرى أن يعمل المسيح لحفظهم ... يقويهم و يعزيهم ، و يعدهم للتجربة المقبلة ، بحبه وحفظه ، و بكلامه معهم ، وصلاته لأجلهم ...

#### وهذا الحب الذي في قلبه نحوهم ، يشجعنا نحن .

يذكرنا بأننا لسنا وحدنا ، بل أنه معنا كل الأيام وإلى إنقضاء الدهر، ويذكرنا بتعزياته الإلهية ، وأعداده لأولاده قبل الضيقة ، كما يذكرنا عجبة الآب وحفظه لنا .

و يذكرنا أيضاً أن صلاة المسيح قد شملتنا كذلك بقوله :

« لست أسأل من أجل هولاء فقط ، بل أيضاً من أجل الذين يؤمنون بى بكلامهم » (يو١٧: ٢٠).

مبارك أنت يارب ، في كل محبتك وحفظك .

نسألك أن تكون معنا ، كما كنت مع تلاميذك ورسلك القديسين ، بنفس الحب ، ونفس الحفظ ، ونفس الرعاية . جِمَّاً إِنْ صِلاتِكَ قد حفظت التلاميذ. ومع أنهم ضعفوا بعض الشيء، إلا أن الإيمان بقى ثابتاً فيهم ، لم يتزعزع ... وهذا الإيمان الذى فيهم وصل إلينا ، بكرازتهم ...

واستطاع هؤلاء يارب أن «يأتوا بثمر كثير» كما أوصيتهم (أع ١٥ : ٨).

كل ذلك كان ببركة آلامك المقدسة ، وبمحبتك لتلاميذك وتثبيتك لهم في يوم الخميس الكبير الذي غسلت فيه أرجلهم ، طهرتهم ، ومنحتهم جسدك ودمك ، وجلست إليهم تعزيهم وتقوى إيمانهم .

لك القوة والمجد والبركة والعزة إلى الأبد آمين.



